
opusdei.org

2. Pot

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

1. Jan. 2020

↗ Nazaj na kazalo

Kmalu potem ko se je Jožefmarija
leta 1938 nastanil v Burgosu in
vzpostavil stik z mladimi vojaki, ki so
na neki način bili deležni njegovega
duhovnega vodenja, je uvidel, koliko
ovir mu preprečuje, da bi jih redno
spremljal. Bili so osamljeni,
raztreseni po različnih frontah.

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


Potovanja so za duhovnika postala
težavna. Prometne povezave so bile
nezanesljive. Primanjkovalo mu je
časa. V vsakem primeru pa je bilo
treba pridobiti uradne prepustnice in
niti tako ni bilo vedno mogoče priti
do prve bojne črte.

Tudi dopisovanje ni bilo enostavno.
Kadar je Jožefmarija odšel iz
Burgosa, ga je včasih ob povratku na
mizi čakal kup pisem. Večinoma pa
se je dogajalo obratno, saj so
odgovori na pisma navadno prispeli
z veliko zamudo, in še to ob
predpostavki, da je vojaška pošta
delovala normalno, namreč pogosto
so bile zaradi premestitev vojaških
enot poštne storitve prekinjene.

Kadar je duhovnik pisal svojim
varovancem, jih je ponavadi stalno
spominjal, naj izpolnjujejo tako
imenovane norme pobožnosti in
predvsem naj ne pozabijo na dnevno
premišljevalno molitev. V branju



Novic so prejemniki tega mesečnega
lista našli pomoč za obuditev kakšne
morda že pozabljene navade in
dobili nekaj misli za meditacijo. Toda
ta apostolski postopek, s katerim je
dih notranjega življenja prihajal vse
do bojne črte, zato da bi vojak za
okopi povzdignil svojo dušo k Bogu,
ni zadostoval, ker je to uspelo le od
časa do časa. Zato je Jožefmariju
prišlo na misel ukrepati tako, da
svojim ljudem razpošlje Duhovna
premišljevanja, izdana v Cuenci leta
1934. Njegov prvotni načrt je bil
ponovno natisniti knjigo v manjšem
formatu, da bi jo bilo mogoče spraviti
v žep vojaške suknje ali lovskega
jopiča, kakršne so nosili vojaki.
Vendar je pri tisku naletel na gmotne
težave in bil primoran tisto zamisel
za nekaj tednov odložiti.[1]

Stanoval je že v Hotelu Sabadell, ko
se je lotil dodajanja novih misli k
izdaji iz leta 1934. Pri tem se je držal
prav takšne metode, kot jo je



uporabil v Madridu za sestavljanje
katarin. Kakor hitro se mu je
porodila kakšna zamisel, apostolski
predlog ali razsvetljenje, jo je
nemudoma zabeležil na kos papirja
kot osnutek, da bi pozneje to misel
prečistil in zapisal. Ko sta Pedro in
Paco pozno popoldne prihajala z
dela, ju je oče ob vstopu v sobo
neredko pozdravil, vihteč v rokah
šope lističev. Nato jima jih je prebiral
– šlo je za zgoščene stavke – in jih
razširjal s tehtnimi razlagami. 
Dudice je imenoval tiste kratke
beležke, ki so vsebovale kakšno
strnjeno misel ali zasnovo anekdote.
Tiste besede so bile nabite z
globokim pomenom, in ko jih je
pozneje razdelal, se je njihov zven
razlegal, kakor da bi glasbenik
izvabil dolg pisk iz meha na dudah.[2]

Nekega dne je oba vojaka ob vrnitvi
iz vojašnice čakalo presenečenje. 
Dudice, ki jih je oče vestno prepisal
na pisalni stroj, so bile skrbno



razporejene v kupčke. Po tematskih
sklopih urejeni lističi so prekrivali
vse tri postelje v sobi. A še vedno je
moralo preteči več mesecev, preden
je bila knjiga pripravljena za izdajo.
Najprej bitka na reki Ebro in nato še
bitka za Katalonijo sta povzročili
zakasnitev možnosti za tisk. Pedro
Casciaro je bil v Calatayudu v
začetku leta 1939, ko je iz Burgosa
prejel pismo, v katerem mu je oče
dejal: Želel bi, da ti poskrbiš za
tiskanje moje knjige. Je tam
kakšna tiskarna, ki bila za to
primerna? Manjka mi le še
osemdeset misli: končano bo v
nekaj dneh.[3](Vsi oziroma vsaj tisti,
ki so prihajali v Burgos, so bili na
tekočem glede napredovanja knjige.
Teden dni pozneje, tokrat v pismu
Joséju Maríi Albaredi, namreč doda
tale lakonični pripis: Manjka jih še
27.)[4]

Takšna natančnost glede števila
dodanih misli daje slutiti, da si je



pisec vnaprej zadal cilj, ki naj bi ga
vsak čas dosegel. Bilo naj bi jih – to se
je razvedelo pozneje – točno 999;
prikupno in izgrajeno število, ki
očitno ni bilo izbrano po naključju. V
svojem umu je imel vtisnjeno
duhovno simboliko števil, ki ga je
vodila k »teologiji matematike«.[5]

Število 9 ga je navduševalo, kot je
pravil. Izbira 999 točk za knjigo Pot
potemtakem ni bila zgolj
matematična kaprica, temveč način
za izražanje njegove pobožnosti do
Presvete Trojice.

Je poleg vsega tega avtor povedal
tudi kaj o naslovu knjige? Ko je
februarja 1939 potoval v Vitorio, je s
seboj prinesel že strojno izpisano
besedilo knjige, prečiščeno in
ustrezno razporejeno, da bi ga
pokazal škofu. Monsinjor Javier
Lauzurica je bil nad branjem
navdušen, kajti naslednji dan
Jožefmarija piše Pedru Casciaru: 
Kako napreduje naslovnica knjige?



Nujno je. Gospodu škofu je všeč:
včeraj mi je dejal, da naj bo
naklada visoka.[6]

Spričo pritiska je Pedro še isti teden v
Burgos poslal skico, in ko jo je oče
videl, mu je odgovoril: Naslovnica
mi je všeč. Sporočil ti bom nekaj
napotkov, ko bomo izvedeli, katera
bo velikost, da boš lahko izrisal
končno podobo.[7] Pedro kot dober
umetnik seveda ni bil zadovoljen in
se je brž lotil risanja novih različic.
To je naravnost povedal v pismu
Pacu Botelli: »Pošiljam osnutek
naslovnice za Premišljevanja. Mene
ne prepriča, zato bom napravil še
enega ali dva druga. Če se Mariano
strinja, mi lahko pošlje naslov
‘Premišljevanja’, zapisan z njegovo
pisavo, da ga prenesemo na platnice
bodisi v črni bodisi v rdeči barvi.«[8]

Zatem mine pet dni brez odgovora,
zato Pedro pošlje opomnik:
»Pričakujem besedo
‘Premišljevanja’.«[9] Tudi ta prošnja je



padla v prazno. Odgovora nanjo ni
bilo. Je mar avtorja minilo zanimanje
za knjigo? Je bila morda njena izdaja
opuščena? In kar je še bolj
nenavadno, kako da Jožefmarija, ki je
na pisma vselej odgovarjal, po
tolikšnih nujnih sporočilih ni poslal
Pedru vsaj par vrstic?

Toda ne. Kar zadeva knjigo, njen
avtor ni opustil namere, da jo čim
prej zažene v svet. Pisno je
ohranjena nujna prošnja škofu v
Vitorii, ob kateri se zdi, kot da bi bilo
delo tik pred izidom:Napišite mi
predgovor za mojo knjigo čim prej!
je Jožefmarija pritiskal na prelata. Le
nekaj dni pozneje je gospod Javier
poslal predgovor, datiran na
»praznik sv. Jožefa 1939«, kakor bi
hotel povedati, da je to darilo za
Jožefmarijev god. Iz tega predgovora
so naslednje besede, ki vsebujejo, kot
bomo videli, posebno življenjepisno
zanimivost: »Na teh straneh veje
božji duh. Za vsakim izrekom se



skriva svetnik, ki ve za tvoj namen in
čaka na tvojo odločitev. Stavki so
pretrgani, da jih lahko sam dopolniš
s svojim življenjem.«[10]

Knjiga je bila torej končana, ko je
prišel konec vojne. Vrnitev v Madrid
in obveznosti brez konca so postopek
njene izdaje zaustavile. Ampak ali ni
nenavadno, da v teku dolgotrajnega
nastajanja knjige ni bilo niti
najmanjše omembe njenega naslova?
Nedvomno ga je Jožefmarija skrbno
varoval in pectore, saj si msgr.
Lauzurica v predgovoru, napisanem
na njegovo prošnjo, mora pomagati z
nenavadnimi nadomestki in opisi:
»te zgoščene vrstice, te lakonične
misli«, »na teh straneh«, na katerih
so »stavki pretrgani«, in »za vsakim
izrekom« … Vrstice, misli, strani,
stavki, izreki … katere knjige? Vse
skupaj glasno zahteva naslov tega
dela. Pisec predgovora pri tem ne
more zapisati niti besede »knjiga«,
saj bi njena uporaba brez naslova



uničila intimnost, ki jo skuša vzbuditi
v bralcu.

Po daljšem, večmesečnem molku
brez najmanjšega namiga o naslovu
preberemo v pismu z dne 18. maja
1939 naslednje vrstice, ki jih
ustanovitelj nameni svojemu sinu
Álvaru:

Saxum! Kako bela je pot – dolga pot –,
ki jo imaš še pred seboj! Bela in
polna kakor s plodovi obloženo polje.
Blagoslovljena rodovitnost apostola,
lepša od vseh lepot zemlje! Saxum![11]

In ta beseda »pot« ravno v zapisih iz
tistih dni in v podobni besedni zvezi
postane žarek svetlobe, ki nas vodi
naravnost do naslova knjige, kajti
takrat se ustanovitelj prvikrat
nasloni na ta izraz in ga ozaljša z
duhovno vsebino. Ko namreč 1.
junija oče prosi nekatere izmed
svojih sinov v Madridu, naj mu
pomagajo izdelati kazalo tistih
»dudic«, sodeluje pri tem opravilu



tudi Paco Botella, ki prebije konec
tedna v Madridu, naslednji dan pa iz
Burgosa piše Pedru Casciaru ter mu s
pridihom novosti in presenečenja
sporoči, da naslov knjige ne bo
»Premišljevanja«, temveč »Pot«.[12]

Jožefmarija je šel 5. junija v Valencijo
na duhovne vaje za študente ter brez
odlašanja oddal izvirnik v tiskarno.
Članom Dela v Madridu je 6. junija
naznanil: Knjiga je v tisku.[13]Ko je
kmalu po prihodu v Burjasot naletel
na plakat z napisom »Vsak popotnik
naj gre svojo pot«, je to prebudilo
njegovo apostolsko hrepenenje. Bilo
je – to je dobro vedel – nekaj več kot
naključje in dal ga je obesiti nazaj na
svoje mesto. Služil mu bo kot stalen
opomnik. Sovpadanje plakata z
naslovom knjige, o katerem je dolgo
časa premišljeval in ga določil v
zadnjem hipu, je poživilo njegov
eksegetski dar in njegovo izjemno
sposobnost razlaganja, tako da je
udeležencem duhovnih vaj na tisoč



načinov kazal »pot«, na katero bi
lahko usmerili svoje življenje.[14]

Kljub vsemu pa je bilo tiskanje knjige
končano šele 29. septembra 1939.[15]

* * *

Osnovno vsebino Poti tvorijo 
Duhovna premišljevanja, katerim je
bilo dodanih več kot petsto točk do
skupnega števila 999.[16] Zgodovinsko
ozadje Premišljevanj so leta 1928–
1934, medtem ko se v Poti ta razpon
podaljša do leta 1939. Vseeno pa se
obe obdobji zlivata v en sam vir
navdiha, kajti misli bolj kot iz
dogodkov španskega okolja izvirajo
iz avtorjevega kontemplativnega
življenja in iz vsakodnevnih
pripetljajev njegovega apostolskega
dela.

Glavni vir Premišljevanj, objavljenih
leta 1934, so Katarine, za razliko od 
Poti, kjer številne v Burgosu dodane
točke izhajajo iz dopisovanja s



posamezniki, ki jih je duhovno
spremljal. V obeh primerih, najsi gre
za izvlečke iz Zasebnih zapiskov ali iz
pisem, pa je osebnemu navdihu
pridružena dobršna mera
evangeljskih razlag in nravnih
razmislekov.[17] Tako vselej prevlada
avtobiografski značaj, ki na straneh
knjige odseva avtorjevo osebno
izkušnjo.

Pred očmi bralca – brez
kakršnegakoli časovnega zaporedja –
stopajo osebe in se pojavljajo prizori,
povezani z mladim ustanoviteljem.
Na primer Somoano, kaplan v
Kraljevi bolnišnici, globoko
rahločutna in občutljiva duša:

Kako se je ob vznožju oltarja razjokal
mladi sveti duhovnik, ki si je zaslužil
mučeništvo, ker se je spomnil
nekoga, ki je v smrtnem grehu prišel
sprejet Kristusa![18]

Prav tako tudi poslušni in pokorni
Luis Gordon, ki je moral nekemu



bolniku očistiti nočno posodo in pri
tem skušal premagati naravni stud,
ki ga je obhajal ob tem opravilu, ter 
prav po tiho rekel: Jezus, daj, da
pokažem prijazen obraz![19]

In tista bolníca, ki se je nekoč
prodajala po vojašnicah, ob smrtni
uri pa je bila kakor Magdalena, ki ji
je Jožefmarija pomagal umreti sveto,
tako da je skupaj z njo ponavljal tiste
litanije trpljenja, ki vnemajo in
očiščujejo:

Blagoslovljena bodi bolečina. –
Ljubljena bodi bolečina. Posvečena
bodi bolečina … Slavljena bodi
bolečina![20]

Kadar pa glavno vlogo igra pisec sam
in je dogodek zaznamovan z
nadnaravnimi potezami, so ti podatki
ustrezno zabrisani ali razosebljeni.
Tako je na primer predstavljen izrek,
ki ga je zaslišal ustanovitelj, ko je
obhajal redovnice pri Sv. Elizabeti:



Pravijo, da je neki človek med
molitvijo rekel Gospodu: »Jezus,
ljubim te.« Iz neba pa je zaslišal
odgovor: »Ljubezen so dejanja, ne pa
lepe misli.«[21]

Zgodi se tudi, da avtor božjim
izrekom oziroma razsvetljenjem
odvzame njihov izvorni značaj
nadnaravnih pojavov in jih raztopi v
besedilu, na primer:

Zrasti pred ovirami. – In ne boš ostal
brez Gospodove milosti: Inter
medium montium pertransibunt
aquae! – prebil se boš sredi med
gorami![22]

Številne točke v knjigi Pot so pravi
izseki iz njegovega življenja, prigode,
ki so nevpadljivo prelite v pripoved v
drugi ali tretji osebi, da bi bila tako
zabrisana vsakršna avtobiografska
sled. Kot primer si oglejmo, kako 22.
decembra 1937 zabeleži dogodek v
kapeli škofijskega dvorca v
Pamploni:



Generalni vikar je blagoslovil kelihe
in patene. Za trenutek sem ostal sam
v kapeli in pritisnil sem poljub na
vsak kelih in na vsako pateno, da bi
ga moj Gospod našel tam, ko se bo
prvikrat spustil v te svete posode.
Bilo jih je petindvajset – dar
pamplonske škofije za fronto.[23]

Ta opis je bil prenesen v eno izmed
točk Poti, vendar s poudarkom zgolj
na pobožnosti do evharistije:

Norec! – Videl sem – mislil si, da si
sam v škofovski kapeli –, kako si vsak
na novo posvečen kelih in pateno
poljubil, da bi On našel tvoje poljube,
ko se bo prvikrat spustil v te
evharistične posode.[24]

A razkorak med Premišljevanji in 
Potjo ni zgolj vprašanje datumov in
števila, se pravi zajetnejšega obsega
strani, kakor da bi šlo za pritok, ki se
izliva v večjo reko. Razlike
nedvomno temeljijo na nečem
globljem. V izdaji Premišljevanj je



bilo že v uvodu naznanjeno, da so
bile tiste misli napisane brez
književnih ambicij in ne za širšo
javnost. (V bistvu je bila to zgolj
zbirka misli, razvrščenih po temah in
poglavjih.) Pot je nastajala drugače,
saj je bil od vsega začetka prisoten
jasen namen sestaviti in izdati
knjigo. V zgradbi Poti, ki se je v
zasnovi porodila kot razširitev 
Premišljevanj, od prve do zadnje
strani vlada stroga enotnost duha in
namena.

Ko je teklo leto 1938, je pisec bolj in
bolj ugotavljal, da ga gradivo, ki mu
je služilo kot osnova – se pravi 438
točk knjige Premišljevanja –, vabi, da
nekatere teme razdela obširneje.
Tako je bilo med nastajanjem Poti z
veliko širino obzorja povečano
število razdelkov in s tem je bil na
voljo tudi precej obsežnejši nabor
vsebin. Zatem je bila na novo
opravljena razporeditev posameznih
gesel in sklopov. Naposled so tudi



sama poglavja dobila bolj povezano
obliko.[25]

Tovrstno opravilo je zahtevalo
izredno mero delovne discipline,
večjo, kot bi se morda zdelo na prvi
pogled. Že na začetku nam pisec
predstavi cilj, h kateremu stremi: 
Prebudil bom tvoje spomine, da bi
se pojavila kakšna misel, ki bi te
prizadela: in bi tako izboljšal svoje
življenje in se odpravil po poteh
molitve in Ljubezni. In bi končno
postal razsodna duša.[26]

Ta naloga zahteva čisto pravo
metodo za prenovitev uma in volje.
Vitorijski škof nakaže, na čem temelji
ta pretres, ko v predgovoru nadvse
ostroumno pove, da izreki v knjigi
nekako pričakujejo nepreklicno
odločitev s strani bralca. Ta metoda
za prebuditev bralčeve vesti se
odraža tudi v samem slogu knjige 
Pot. Na njenih straneh kar mrgolijo
vzkliki in vprašanja, prepričljivi



argumenti z obilno mero zdrave
pameti, ironija in spodbude v obliki
velelnikov ter nedokončanih stavkov
s tropičji. To je dragoceno gradivo,
katerega cilj konec koncev ni nič
drugega kot vzbuditi notranjo
spremembo in poboljšanje življenja.
Zaradi tega branje Poti potihoma
povzroča nemir. Začne se s
poglavjem o značaju in že prva točka
nas brez ovinkarjenja povabi, naj
spremenimo smer ter se v svojem
življenju lotimo česa koristnega in
plemenitega:

Naj tvoje življenje ne bo neplodno. –
Bodi koristen. – Pusti sledi za sabo. –
Razsvetljuj z lučjo svoje vere in
ljubezni.[27]

V Poti bralec zazna jasno izgrajeno
enotnost. Med poglavji, s katerimi je
bil povečan obseg knjige, je eno z
naslovom »Vztrajnost« in je kakor
zaponka, ki sklene celotno delo. Z
izjemo ene same točke je to poglavje



v celoti spisano na novo. In dovolj je,
če si ogledamo poslednji dve misli,
998 in 999, na koncu knjige, da se
zavemo, kako dosledno je zgrajeno
njeno ogrodje in kako se njen ustroj v
spirali marljivo vzpenja od vznožja
do vrha. Vse to sledi prej omenjeni
metodi za prebujenje notranjega
človeka.

Ko bralec doseže vrhunec meditacije,
je potrebno zagotoviti trdnost
njegovih sklepov. To je bil razlog za
vključitev dodatnega poglavja
»Vztrajnost«, kajti:

Začnejo lahko vsi; vztrajajo pa
svetniki.[28]

Da bi temu poglavju postavil piko na
i, si je pisec sposodil prispodobo: tisto
o oslu, ki ga je videl stopati v krogu
in poganjati črpalno kolo na ravnini
ob reki Órbigo julija 1938, tistega
dne, ko je na postaji v Leónu zamudil
vlak. Tisti podeželski prizor je poleg
poslušnosti odseval vsakdanje delo,



ponižno, enolično in neopazno,
sestavljeno iz drobnih in
ponavljajočih se naporov, vendar
nadvse plodovito in koristno:

Blažena vztrajnost oslička pri
črpalnem kolesu! – Vedno z enakim
korakom, vedno isti krogi. – Dan za
dnem: vsi dnevi enaki.

Brez tega bi ne bilo zrelosti plodov ne
bujnosti v rastlinjaku in vrt bi bil
brez vonjav.

Prenesi to misel v svoje notranje
življenje.[29]

Treba je bilo to blaženo vztrajnost
nasloniti na odločitev, ki je zapisana
v prvem stavku knjige kot spodbuda,
da naj naše življenje ne bo
neplodno. Le kje drugje bi našli to
zanesljivo oporo, če ne v zaupni
povezanosti z Gospodom?



V čem je skrivnost vztrajnosti? V
ljubezni. – Zaljubi se in ne boš »Ga«
zapustil.[30]

Izvor in postopek izoblikovanja
vsake točke v knjigi nam obilno
osvetlita zastavljeni cilj: spodbuditi
bralca, da bi se odpravil po poteh
molitve in Ljubezni s pomočjo
zbranosti in meditacije teh misli, kot
je rečeno v uvodu. Pot zatorej ni
sistematična razprava, ampak čtivo
za premišljevanje in iskanje
nasvetov, ki ga bralec lahko vzame v
roke, ne da bi se moral pri tem strogo
držati vrstnega reda. Vendar to ne
pomeni, da knjigi manjka ubranost.
Ko jo namreč vzamemo pod
drobnogled, opazimo, kako so
posamezni razdelki Poti kakor
vretenca umeščeni v zgradbo celote.
Vzemimo na primer poglavje z
naslovom »Božja volja«. V izdaji iz
leta 1939 se pojavijo korenite
spremembe v izgledu, številu in celo
v vrstnem redu misli. S tem je pisec



nedvomno skušal olajšati razvoj
meditacije, tako da je potegnil rdečo
nit, ki sledi hrepenenjem človeške
duše.

Na kratko povedano, členi, ki
sestavljajo dokončno različico
poglavja o »Božji volji«, so: uvodno
geslo, osrednji sklop variacij na temo
uverture in naposled nekaj
praktičnih razmislekov, ki se zlijejo v
sledeči nasvet:

Samo trenutek je potreben … Preden
se lotiš kakršnegakoli opravila,
premisli: Kaj hoče od mene Bog v tej
stvari?

In potem z božjo milostjo to napravi!
[31]

Na mislih, ki nas vpeljejo v poglavje,
gradi pisec moč strani, ki sledijo. V
prvi točki oznani evangeljsko
resnico:



To je ključ, ki odpira vrata v nebeško
kraljestvo: Qui facit voluntatem
Patris mei qui in coelis est, ipse
intrabit in regnum coelorum. – Kdor
spolnjuje voljo mojega Očeta, … tisti
bo vstopil![32]

V drugi točki napravi nepričakovan
skok in bralca nenadoma postavi
pred vprašanje, kako upravljati z
lastno svobodo. Pripiše mu
neposredno odgovornost za
posledice, ki jih njegovo ravnanje
povzroča v njegovem lastnem
življenju in v delčku zgodovine, kjer
ga pričakuje Bog: Od tega, da se ti in
jaz obnašava, kot hoče Bog – ne
pozabi na to –, je odvisno mnogo
velikih stvari.[33](Besedilo izvira iz
ustanoviteljevega pisma nekomu, ki
je leta 1938 prihajal k njemu na
duhovno vodstvo).[34]

Tretja misel ustreza neki katarini iz
leta 1932. Razkrije nam, kako
obžalovanja vredne posledice ima za



dušo upiranje ali zavračanje božjih
načrtov. Takole pravi:

Kamni, klesani kamni smo, ki se
premikajo, čutijo in imajo povsem
svobodno voljo.

Bog je kamnosek, ki oteše naše
robove, nas preuredi, oblikuje po
svoji volji z udarci kladiva in dleta.

Ne odmikajmo se, ne izogibajmo se
Njegovi volji, ker v nobenem primeru
ne bomo mogli preprečiti udarcev. –
Še bolj in brez smisla bomo trpeli in
namesto da bi postali oblikovani
kamen, na katerem je mogoče
graditi, bomo ostali brezobličen kup
grušča, po katerem bodo s prezirom
hodili ljudje.[35]

(Ta misel je dovršitev njegovega
razmišljanja v Zasebnih zapiskih o
tem, kaj je Bog pričakoval od prvih
članov, ki bodo morali zgraditi Delo:



Če bi šlo za gradnjo počitniške hišice,
bi bila stvar lahka in hitro
opravljena. Zabili bi štiri kole v
zemljo, vzeli nekaj metrov platna,
pritrdili nekaj desk … in konec. Toda
stavba B. d. je palača za stoletja –
stala bo vse do Konca – njen arhitekt
je Sveti Duh …

Mi smo klesani kamni, ki jih Jezus
hoče imeti zakopane v temeljih.
Klesanci, ki se premikajo, ki čutijo
[…].)[36]

Na ta način so bila poudarjena
različna področja človeškega
življenja. In sicer: večna sreča, ki nas
čaka v nebeškem kraljestvu,
plemenito sodelovanje pri
zgodovinskih nalogah ter žalostne
posledice upiranja povabilu, ki ga
človeku pošilja Bog. Tako se s
pomočjo vere, razuma, domišljije in
čustev najde vzvod, ki voljo obvezuje
k poboljšanju.

* * *



Na straneh Poti se mestoma pojavi
sled čutnega vtisa ali lahen odmev
kakega doživetja, ki nakazuje na
okvir, v katerem se misel razvija.
Včasih lahko že neznaten obris
pričara celotno prizorišče dogodka:

Se spominjaš? – Molila sva, ti in jaz,
ko je padel večer. Blizu je bilo slišati
žuborenje vode. – In v spokojnosti
kastiljskega mesta …[37]

V ozadju je spomin na žuborenje
reke Arlanzón, ob kateri se je oče
sprehajal s svojimi spremljevalci ali s
kakšnim vojakom, ki je za kak dan
prišel v Burgos z dovolilnico za
izhod.

Z Burgosom je bil povezan Rodrigo
de Vivar, imenovan tudi Cid, tisti iz
junaškega epa, ki opisuje njegovo
herojsko veličino hkrati z domačimi
in vsakdanjimi drobnarijami, kot je
rečeno v Poti:



Junaški epi – naša Pesem o Cidu –
vedno pripovedujejo o silnih
pustolovščinah, ki pa so pomešane s
podrobnostmi iz junakovega
domačega življenja. Ko bi le vedno –
to je prava pot! – zelo cenil drobne
stvari.[38]

V spalnici Hotela Sabadell, z lahko
zavesico ločeni od skupne sobe, v
kateri sta stanovala Pedro Casciaro
in Paco Botella, je duhovnik našel
zavetje, kjer je lahko uporabljal
spokorni bič. Druge možnosti pač ni
imel. In ko sta nekega dne njegova
sinova to ugotovila, je oče svoje
ravnanje upravičil z besedami, ki so
zapisane v Poti:

Če so bili priča tvojim slabostim in
bedi, zakaj ne bi bili tudi priča tvoji
pokori?[39]

(V nekaterih primerih – tako kot v tej
misli o pokori – so okoliščine, iz
katerih dogodek izhaja, sramežljivo
zamolčane. Jasno je, da bi osebne



podrobnosti nauk še dodatno
podkrepile in ga iztrgale iz
abstraktne splošnosti. Toda pisec –
naj to še enkrat ponovimo – se
izmika vsemu, kar bi lahko pomenilo
avtobiografsko izpostavljanje.)

V Potinajdemo odsev domoljubne
gorečnosti, ki je v tistih dneh vladala
v Burgosu – zastave, uniforme, zanos
–, obenem pa opomin, da ima tudi
Kristus svojo vojsko:

Hvalevredna ljubezen do domovine
spodbudi mnoge ljudi, da ji posvetijo
svoje življenje, da ji »služijo« kot
»vojaki«. – Ne pozabi, da ima tudi
Kristus svoje »vojake« in izbrane
ljudi v svoji »službi«.[40]

* * *

Naslov Pot, ki je v avtorju tako dolgo
dozoreval, je simbolično, zgoščeno
ime globokega pomena. V njem se
stekajo vsesplošni klic k svetosti
življenja, način za zvesto hojo za



Kristusom, ki je Pot, Resnica in
Življenje, ter načrt duhovnega
vodenja za doseganje tega cilja. V
tem naslovu je zaobjet tudi namen
knjige:

Hočeš, da ti iskreno povem, kar
mislim o »tvoji poti«? – To, glej: Če se
odzoveš klicu, boš delal za Kristusa
kot malokdo. In klicu se boš odzval,
če si človek molitve: željan žrtev boš
prevzel najtežja dela …

In boš srečen tukaj in še bolj srečen
potem, v Življenju.[41]

Pot je zahtevna. Na njenih straneh je
dovolj prostora za to, kar je majhno,
toda ne za povprečnost. Navsezadnje
je klic k svetosti življenja, ki je
ključna ne le za posameznika,
temveč posredno tudi za zgodovino
človeštva:

Skrivnost. – Javna skrivnost: te
svetovne krize so krize svetnikov.[42]



Knjiga sicer ne zaobjema vsega duha
Opus Dei, vsebuje pa bistvo božjega
sporočila, oznanjenega 2. oktobra
1928: vsesplošni klic k svetosti sredi
sveta, čut božjega otroštva v Kristusu
kot temelj te duhovnosti ter
posvečujočo in apostolsko razsežnost
človeškega dela. Pot zmore, da tako
rečemo, postaviti svetost na doseg
roke:

»Velika« svetost je v izpolnjevanju
»majhnih dolžnosti« vsakega
trenutka.[43]

Svojevrstni slog knjige, njena
asketska in umska moč, njen visoki
navdih, vse to je implicitno že
navzoče v Katarinah in v pismih. V
tem je razlog, da v Poti, kot smo že
ugotovili, prevladujejo
avtobiografske poteze. A ne v obliki
spominov, minulih in ovenelih kakor
zbledel cvet, stisnjen med strani
kakšne knjige. Ne, iz njenih misli se
dviga bonus odor Christi, prijetni



Kristusov vonj, kot sad žive
pričujočnosti avtorja, ki nas pri
branju – včasih z razmišljanjem,
včasih z dialogom – kakor za roko
vodi po poti svojega lastnega
notranjega življenja.

Jožefmarija se je vse svoje življenje
držal nespremenljive navade, da je
svoja pisma začenjal z molitvijo za
naslovnika:

Jezus naj te obvaruje, pravi Pedru
Casciaru.

[…] veliko zadovoljstvo je pisati sinu
in na začetku pisma zapisati
Gospodovo ime: Jezus.

Prebral sem tvoje … izpovedi:
Gaudium cum pace!

Vse se bo uredilo, tako kot si želiš.
Bodi miren. Vesel. Počivaj v Njem in
v meni. Naj končam.

Moj blagoslov in tesen objem,



Mariano.[44]

Prejemnik pisma je ob besedah tega
svetega duhovnika lahko počival v
Bogu in bil prepričan, da ga od prve
vrstice dalje spremljata očetova
molitev in mrtvičenje, kot nam pove
v Poti:

Moč tvojega imena, Gospod! – Na
začetku svojega pisma sem kot
ponavadi napisal: »Jezus te obvaruj.«

– V odgovor pa sem dobil: »Tisti
‘Jezus te obvaruj!’ iz vašega pisma
me je že rešil pred nesrečo. Naj On
obvaruje še vse ostale.«[45]

Ravno na tem sloni duhovna
učinkovitost knjige: na dejstvu, da je
bila vsaka njena stran zabeljena z
mrtvičenjem in maziljena z molitvijo.
Če bo z naše strani dodan vsaj
kanček sodelovanja, bo njeno branje
učinkovalo v notranjosti duše. Kajti
njene misli so nekaj duhovno
svežega in življenjskega, ne pa



mumificirane fraze. Prav je povedal
vitorijski škof v predgovoru: »Na teh
straneh veje božji duh. Za vsakim
izrekom se skriva svetnik, ki ve za
tvoj namen in čaka na tvojo
odločitev.«[46]

Jožefmarija je vedno, prav vedno,
preden je imel s kom pogovor, tega
človeka priporočil njegovemu angelu
varuhu. Enako je ravnal pri pisanju
pisem. In lahko si predstavljamo, da
je bilo tako tudi med sestavljanjem 
Poti, v kateri lahko preberemo tole
avtobiografsko opazko:

»Ne vem, kaj in kako bi dal na papir,
da bi koristilo temu, ki bo pismo
prejel. Ko začnem pisati, rečem
svojemu angelu varuhu, da mora
imeti vse, kar napišem, neko korist.
In čeprav ne povem nič drugega kot
neumnosti, mi nihče ne bo mogel
odvzeti – pa tudi njemu ne – časa, ki
sem ga namenil prošnji za to, kar



vem, da najbolj potrebuje duša tega,
ki mu je pismo namenjeno.«[47]

Že dolgo časa, od leta 1931, je
ustanovitelj v sebi gojil željo pisati
ognjene knjige, ki bi se kot živ
plamen razširile po svetu, navdale
ljudi s svojo lučjo in toplino ter v
žerjavico spreminjale uboga srca,
da bi bila izročena Jezusu kakor
rubini za njegovo kraljevo krono.
[48]

Med ognjene knjige sodi tudi Sveti
rožni venec, katerega druga izdaja je
luč sveta ugledala v prvih dneh
oktobra 1939, kmalu po izidu Poti.[49]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] V svojih pismih sicer omenja 
Duhovna premišljevanja, vendar je

https://opusdei.org/sl-si/article/3-politicne-okoliscine/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


imel, kot bomo videli, v mislih še
drugo knjigo. Zato je avilskemu škofu
naznanil: Ko bosta izdani, se bom
rade volje z mojim g. Santosom
lotil pisanja tretje (Pismo iz
Burgosa msgr. Santosu Moru Brizu,
EF-380400-1). Celovit in podroben
opis zgodovine in vsebine Duhovnih
premišljevanj in Poti je mogoče najti
v: Camino, Edición crítico-histórica,
Pedro Rodríguez, Rialp, Madrid 2002.

[2] O tem očetovem načinu dela pravi
Pedro Casciaro: »Če je šlo enostavno
za ideje, skicirane na kakršnemkoli
kosu papirja, jim je oče rekel ‘listki’.
Potem ko jih je zapisal na drug papir
velikosti A6, jih je imenoval ‘dudice’.
Vselej pa so bili to zelo zgoščeni
stavki […]. Pri pridiganju je veliko
uporabljal sveti evangelij, pri čemer
si je izbrane odlomke zaznamoval
tako, da je tja vstavil dva ali tri listke
s tistimi ‘dudicami’. Opirajoč se na to
gradivo je imel sijajne meditacije in
nagovore. Mislim, da jih je imenoval



‘dudice’ zato, ker tistih strnjenih
misli ni bral, temveč jih je razvijal:
uporabljal jih je tako, da so
‘zazvenele’« (Pedro Casciaro
Ramírez, RHF, T-04197, str. 144).

[3] Pismo iz Burgosa Pedru Casciaru
Ramírezu, EF-390111-1. »Z veseljem
bom poskrbel za tisk vaše knjige,«
mu iz Calatayuda odgovori Pedro
Casciaro (Pismo z dne 16. 1. 1939;
prim. RHF, D-15717).

[4] Pismo iz Burgosa Joséju Maríi
Albaredi, EF-390117-1.

[5] Prim. Pismo iz Córdobe članom
Dela v Burgosu, EF-380419-2; in 
Zapiski, št. 1550, 22. 2. 1938.

[6] Pismo iz Vitorie Pedru Casciaru
Ramírezu, EF-390213-3.

[7] Pismo iz Vitorie Pedru Casciaru
Ramírezu, EF-390218-1.



[8] Pismo Pedra Casciara Ramíreza
Franciscu Botelli Raduánu, 19. 2.
1939; prim. RHF, D-15718.

[9] Prav tam, pismo z dne 24. 2. 1939.

[10] Pot, Predgovor.

[11] Pismo iz Madrida Álvaru del
Portillu, EF-390518-5. Prim. tudi 
Zapiski, št. 1141, 24. 2. 1934, št. 1160,
6. 3. 1934, št. 1304, 12. 12. 1935 in št.
1596, 13. 4. 1939.

[12] Pismo Francisca Botelle Raduána,
poslano iz Burgosa članom Dela v
Valenciji, 2. 6. 1939; prim. RHF,
D-15393. Zelo mogoče je, da je
Jožefmarija Pedru, ki je bil zadolžen
za naslovnico in oblikovanje knjige,
takrat že sporočil, da bo naslov Pot.
Na koncu je naslovnico knjige Pot
oblikoval Miguel Fisac, in ne Pedro
Casciaro.

[13] Pismo iz Burjasota članom Dela v
Madridu, EF-390606-3.



[14] O tem, kako je bilo geslo na
plakatu uporabljeno kot tema pri
meditacijah, govori Paco Botella, ki je
bil v tistih dneh v Valenciji in je
prisostvoval nekaterim meditacijam
v Burjasotu (prim. Francisco Botella
Raduán, RHF, T-00159/1, str. 93; prim.
tudi Carlos Verdú Moscardó, RHF,
T-07805; in Roberto Moroder Molina,
RHF, D-12799). O tistem geslu pravi
tudi Amadeo de Fuenmayor, da »ga
je uspel koristno uporabiti pri
pridiganju«. V tistih dneh duhovnih
vaj je Amadeo o vprašanju svojega
poklica govoril z očetom in ta je
globoko pomiril njegovo vest. Potem
ko je bil že odločen zaprositi za
sprejem v Opus Dei, je v spominu
ohranil duhovnikove besede: 
Gospod deluje suaviter et fortiter
… Spomni se na okoliščine svojega
življenja in videl boš, kako ti je
polagoma pripravljal pot (Amadeo
de Fuenmayor Champín, RHF,
T-02769, str. 1–2).



[15] Natisnjena je bila v tiskarni
Gráficas Turia v formatu 18 krat 26
cm ter obsegala 336 strani. Naklada
tiste prve izdaje je bila 2.500 izvodov.
Cena se je prilagajala glede na cene
primerljivih knjig. Kar zadeva ceno
knjige, je avtor dejal onim v
Valenciji, menim, da se morate
držati cen, ki so sedaj običajne:
niti več niti manj (Pismo iz Vergare
članom Dela v Valenciji,
EF-390628-1). Leta 1939 je bila cena
za izvod 8 pezet, leta 1940 pa 10
pezet. V knjigarnah je maloprodajna
cena znašala 14 pezet. (Jožefmarija je
v pismu Manuelu Pérezu Sánchezu,
ki je bil takrat v Gijónu, dejal: 
Hvaležen ti bom, če boš preveril,
ali bi v kateri od knjigarn v Gijónu
hoteli prodajati moje knjige. V tem
primeru jim daj naslov, na
katerega lahko pišejo, razen če bi
ti želel biti posrednik, kar bi bilo še
boljše. POT se prodaja po 14 pezet
za izvod, knjigarnam pa se prizna
popust od 20 do 25 %; SVETI ROŽNI



VENEC stane 30 pezet za sto
izvodov, ki se posamično
prodajajo po ceni 0,50 za izvod
(Pismo iz Madrida, EF-400122-5).

[16] Premišljevanja so obsegala 438
točk, ki so bile prenesene v Pot – v
mnogih primerih z rahlo
spremenjenim besedilom. V Poti je
preko dvajset novih poglavij, na
primer: Srce, Spraševanje vesti,
Mlačnost, Sveta maša, Drobne stvari,
Klic, Vztrajnost itd. Eno izmed
poglavij v Premišljevanjih,Duhovno
otroštvo, se razdeli na dve poglavji:
Duhovno otroštvo in Življenje
otroštva.

Pozneje, leta 1950, je v šesti izdaji
dodana točka 381, da bi nadomestila
besedilo, ki je bilo natančna
ponovitev točke 940.

[17] Mnogo točk Poti izvira iz
njegovega dopisovanja, čeprav na
različne načine. Včasih so vzete iz
pisem, v katerih je podajal nasvete



ali reševal primere, ki so mu jih
zastavljali; take so na primer točke
160, 161, 162, 163, 164 idr. (prim. z
besedili pisem iz Burgosa Miguelu
Sotomayorju Muru, EF-380408-7 in
EF-380502-7 idr.).

Včasih pa, ko povzame kak stavek, na
primer pripombo Álvara del Portilla:
»Minilo me je navdušenje,« doda
komentar: Ti ne smeš delati zaradi
navdušenja, temveč iz ljubezni, z
zavestjo dolžnosti, ki je odrekanje
(Pot, št. 994).

Dogaja se tudi, da pri prepisovanju
vrstic iz kakšnega pisma avtor v
resnici povzema ideje, ki jih je
zasejal že prej. Tako je v primeru
lesenega križa brez Križanega iz
prvih centrov Dela pred državljansko
vojno. V Poti,št. 277, piše:

Sprašuješ me, zakaj tisti leseni
križ? – Odgovor bom prepisal iz
nekega pisma: »Ko dvigne pogled z
mikroskopa […].«



Pismo, na katero se nanaša ta točka 
Poti, je pismo Juana Jiméneza
Vargasa očetu z dne 4. 5. 1938,
napisano na teruelski fronti, v kraju
Albarracín. V njem omenja, da je
naletel na neke črno pobarvane
plošče s križem; v nadaljevanju pa se
dotakne svojih spominov iz
republikanskega Madrida. Ta
odstavek bo s primernim popravkom
prenesen v Pot.

Spet drugič pa je na osnovi anekdote,
vzete iz kakšnega pisma, zgrajena
celotna točka za premišljevanje. Tako
je v primeru pisma, ki ga je Ricardo
Fernández Vallespín napisal očetu
18. decembra 1938. V njem
pripoveduje, kako so ga 8. decembra,
na praznik Brezmadežne, zavetnice
pehote, oficirji te vojaške enote
povabili na kosilo. »Po obedu – vina
je bilo v izobilju – so se zaslišale
pesmi vseh barv in napevov. Ena od
njih se mi je vtisnila v spomin:



Razdeljenega srca / ne želim, ga
nočem; / če pa dam ti svoje, / dam ti
vsega, celega.

Kakšen odpor, da bi dal vse svoje
srce« (prim. Pot, št. 145).

[18] Pot, št. 532.

[19] Pot, št. 626.

[20] Pot, št. 208.

[21] Pot, št. 933.

[22] Pot, št. 12. Tu je zaobjet izrek z
dne 12. decembra 1931 (prim. 
Zapiski,št. 476, 13. 12. 1931). Drugi
odstavek te točke Poti pa se nanaša
na situacijo, v kateri so se znašli kot
pribežniki v času vojne v Madridu,
ko niso mogli opravljati apostolata, in
tudi na zaprtje prostorov Akademije
DYA na Ulici Ferraz leta 1935.

[23] Zapiski, št. 1441.

[24] Pot, št. 438.



[25] Prim. Premišljevanja, Uvod.

[26] Pot, Uvod.

[27] Pot, št. 1.

[28] Pot, št. 983.

[29] Pot, št. 998. Prim. Eliodoro Gil
Rivera, Sum. 7766.

Da bi ponazorili, kako se povezujejo
ideje in prispodobe, kako se stekajo
spomini v ustanoviteljevih mislih, je
najbolj prikladno proučiti to točko 
Poti in jo primerjati s tem, kar pravi
v Navodilu 9. 1. 1935 ter v Zapiskih,št.
703 in 704, z dne 22. 4. 1932, v
povezavi s št. 756 v Poti. Do stekanja
besedil – s tokom navzgor in navzdol,
se pravi iz Zapiskov vPot in iz Poti v 
Zapiske – pride v omenjenem 
Navodilu iz leta 1935, kjer je
poudarjeno, da je treba mlade ljudi
učiti, naj ne omalovažujejo majhnih
stvari:



Naj vidijo, kako se gradi veličastna
zgradba: dnevi in dnevi enoličnega
dela. Majhne stvari: opeka na
opeko, nato klesanec, ki je kljub
svoji izjemni velikosti videti
neznaten v primerjavi s celoto; pa
začeti in končati delovni dan
vedno ob isti uri ter vztrajati.
Nobena velika stvar se ne doseže v
trenutku, svetost pa še toliko
manj: Kaj vse jim lahko poveste o
svetosti in o majhnem!

Blažena rodovitnosti polna
vztrajnost ubogega oslička ob
črpalnem kolesu! Vedno isto,
enolično; skrit in preziran dela
ponižne korake …, ne da bi se hotel
ustavljati ob dejstvu, da je njegov
znoj tisto, kar daje cvetlici dišavo,
zrelemu sadežu lepoto, kar poleti
prinaša svežino v senci dreves: vso
bujnost vrta in ves čar drevesnega
gaja (Navodilo,9. 1. 1935, št. 220 in
221).



Navedli bi lahko še mnogo primerov,
ki izhajajo iz različnih pogledov na
eno samo prispodobo.

[30] Pot, št. 999.

[31] Pot, št. 778. Ta nasvet iz Poti, tako
kot skoraj vsi drugi v tej knjigi, ima
avtobiografski značaj v smislu, da
nam pisec kaže prakso svojega
notranjega življenja. Dejansko lahko
na primer v neki katarini iz oktobra
1932 preberemo: Ne sprejemaj
odločitev, ne da bi se prej ustavil
in stvar premislil pred Bogom
(Zapiski, št. 853, 27. 10. 1932).
Osrednji del poglavja s svojimi
tematskimi variacijami o volji Boga
glede nas se stopničasto vzpenja od
sprejemanja hoje proti toku do
prepustitve božji volji, ki je ključ do
sreče na zemlji (Pot, št. 766).

[32] Pot, št. 754.

[33] Pot, št. 755.



[34] Prim. Pismo iz Burgosa Manuelu
Sainzu de los Terrerosu, EF-380117-3.

[35] Pot, št. 756.

[36] Zapiski, št. 703 in 704, 22. 4. 1932.

[37] Pot, št. 811.

[38] Pismo iz Burgosa Juanu Jiménezu
Vargasu, EF-380327-3. Te vrstice bodo
v rahlo spremenjeni različici
prenesene v Pot, št. 826.

[39] Pot, št. 197; prim. Pedro Casciaro
Ramírez, op. cit., str. 151.

[40] Pot, št. 905.

[41] Pot, št. 255. Ustanovitelj je hotel
vsako dušo peljati po njeni posebni
poti, kot je razložil novinarju
Jacquesu Guilleméju-Brûlonu v
pogovoru, objavljenem 16. 5. 1966 v
časopisu Le Figaro: Dobršen del
tiste knjige sem napisal leta 1934,
ko sem z mislijo na vse duše, ki
sem jih spremljal – najsi so



pripadale Opus Dei ali ne –, želel
povzeti svojo duhovniško izkušnjo.
Nisem slutil, da bo trideset let
pozneje dosegla tolikšno
razširjenost – več milijonov
izvodov – v tolikih jezikih. To ni
knjiga zgolj za člane Opus Dei;
namenjena je vsem, celo
nekristjanom. Med posamezniki, ki
so jo prevedli na lastno pobudo,
najdemo pravoslavne, protestante
in nekristjane. Pot je treba brati s
kančkom nadnaravnega duha,
notranjega življenja in
apostolskega hrepenenja. Ni
zbirka predpisov za človeka akcije.
Biti želi knjiga, ki človeka vodi k
odnosu in ljubezni do Boga ter k
služenju drugim; k temu, da bi bil
orodje – to je bilo vaše vprašanje –,
tako kot je apostol Pavel hotel biti
Kristusovo orodje. Svobodno in
odgovorno orodje: kdor bi hotel na
njenih straneh videti kak časni cilj,
se moti. Ne pozabite, da je pri
duhovnih piscih vseh časov nekaj



običajnega, da gledajo na duše kot
na orodja v božjih rokah (Pogovori,
št. 36).

[42] Pot, št. 301. Knjiga je prežeta z
zahtevami krščanskega življenja, s
hrepenenjem po svetosti in človeka
spodbuja k radikalnemu soočenju z
lastno vestjo. O tem priča na primer
misel številka 902:

Zakaj se že končno ne izročiš Bogu
enkrat za vselej … zares … takoj
zdaj?!

To je vprašanje, ki ga je mnogokrat
sam sebi zastavljal Jožefmarija.

[43] Pot, št. 817.

[44] Pismo Pedru Casciaru Ramírezu,
EF-390200-1.

[45] Pot, št. 312.

[46] Pedro Casciaro, ki je ustanovitelja
slišal »igrati na dudice« ter skupaj s
Franciscom Botello poslušal njegove



pripombe ob nastajajočih zapisih in
ki je prisostvoval napornemu
tipkanju na pisalni stroj, ko je
pripravljal čistopis Poti, zapiše
štirideset let pozneje: »V dolgih letih
mojega duhovništva mi je ogromno
ljudi zaupalo, da so prvikrat začutili
Gospodovo trkanje na njihovo dušo
in da se je njihovo srce odprlo veri
ravno takrat, ko so v roke dobili
izvod Poti (Pedro Casciaro Ramírez,
RHF, T-04197, str. 146).

Nekaj let po izdaji Poti je msgr.
Montini – bodoči papež Pavel VI.,
takrat pa namestnik v državnem
tajništvu – v pismu 2. februarja 1945
izrazil vtis, ki ga je nanj napravila ta
knjiga: »Nočem skrivati […], v kakšno
zadovoljstvo mi je bilo njeno branje.
Njene strani so čuteč in silovit klic
velikodušnemu srcu mladine, kateri
odstirajo vzvišene ideale ter ji kažejo
stezo premišljevanja in resna merila,
s pomočjo katerih bo mogla v
polnosti živeti nadnaravno življenje.



To delo, ki je doživelo svojo drugo
izdajo, za svoj uspeh ne potrebuje
posebnih obljub. Že sedaj je vir
tolažbe ob obilnih sadovih, ki jih
prinaša v univerzitetno
okolje« (Pismo msgr. Giovannija
Battiste Montinija Joséju Orlandisu
Roviri, 2. 2. 1945, RHF, D-15086).

[47] Pot, št. 976. Prim. tudi: Pedro
Casciaro Ramírez, op. cit., str. 167.

[48] Zapiski, št. 218, 7. 8. 1931.

[49] Prvič je bil Sveti rožni venec izdan
v Madridu leta 1934: »Sveti rožni
venec – spisal José María – s
cerkvenim dovoljenjem – Tisk Juan
Bravo 3, Madrid«. Druga izdaja: »José
María Escrivá: Sveti rožni venec – s
cerkvenim dovoljenjem, s. a. Gráficas
Turia – Valencia« je prišla iz tiskarne
v prvih dneh oktobra, kajti 
imprimatur je z dne 2. 10. 1939. Štela
je 16 strani v oktavu. Na zadnji strani
so bile oznanjene še druge objave
istega avtorja:



Pot (predgovor škofa v Vitorii)

Liturgične pobožnosti (predgovor
škofa v Tortosi) – v tisku.

O tej knjigi (Liturgične pobožnosti) je
najbrž govoril Jožefmarija v že
omenjenem pismu avilskemu škofu,
ko mu je leta 1938 dejal, da ima v
pripravi dve knjigi (prim. Pismo iz
Burgosa msgr. Santosu Moru Brizu,
EF-380400-1). Tako kot v primeru Poti
nam tudi tukaj manjkajo pisni viri o
nastajanju te knjige. Ohranjena je le
bežna omemba, ko Francisco Botella
pravi, da je bil Isidoro Zorzano
zaposlen »z urejanjem gradiva, ki mu
ga je oče prinašal za neko knjigo o
liturgičnih pobožnostih, ki jo je
nameraval napisati. S tem delom je
začel že v času bivanja na Ulici sv.
Elizabete« (Francisco Botella Raduán,
RHF, T-00159/1, str. 102).

Andrés Vázquez de Prada



© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/2-pot/ (11. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/2-pot/
https://opusdei.org/sl-si/article/2-pot/

	2. Pot

