
opusdei.org

2. »Nove oblike«
krščanskega
življenja

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Da se ustanovitelj z vsebino odloka o
vzpostavitvi Duhovniške družbe sv.
Križa[1] ni povsem strinjal, je bilo
nekaj očitnega, saj tisto besedilo ni
pravilno odražalo pristne narave
Opus Dei. Prav tako ni ustrezalo

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


vesoljnemu značaju Dela in torej tudi
ni bilo primerno orodje za njegov
razvoj po vsem svetu. Zato je
Jožefmariju, potem ko je dosegel
inkardinacijo duhovnikov Opus Dei v
novo Duhovniško družbo sv. Križa,
sedaj vest narekovala obveznost, da
izpostavi razloge, zakaj ta
cerkvenopravna oblika ni bila
skladna z dejanskostjo novega
pastoralnega pojava, ki ga je Bog
prinesel na svet:

Zaradi teh in še drugih razlogov, je
priznaval svojim duhovnim otrokom,
ne moremo z mirno vestjo sprejeti
tega, kar je bilo doslej doseženo, kot
nekaj nedotakljivega in dokončnega.
Treba je iti naprej in iskati izboljšave,
dokler ne najdemo položaja, v
katerem bo na pristen način
zagotovljeno, kar Bog od nas hoče.[2]

Obstajal je še en tehten argument za
nadaljnje korake, četudi ga
ustanovitelj ne omenja, ker je šlo za



precej kočljivo zadevo. Vendar je
treba povedati, ker je tako zapisano v
javnih in uradnih dokumentih
Svetega sedeža, da »nasprotovanje
dobrih« ni prenehalo.[3] Nasprotno,
pretila je nevarnost, da se razširi v
druge dežele. Jožefmarija je s težkim
srcem in zelo obzirno o tem pisal
svojemu dobremu prijatelju patru
Robertu Cayueli SJ.[4]

Glas o blatenju in obrekovanju Dela v
Španiji je začel prodirati v Rim.
Najboljša protiutež tem odmevom so
bila priporočilna pisma. V njih se je
odsevala svetovna narava
apostolskega podviga, ki se je širil
med ljudmi vseh položajev in po
različnih državah. Po drugi strani so
škofje pričali o vdani pokorščini
članov Opus Dei do cerkvene
hierarhije. Ti so s svojim poklicnim,
značilno apostolskim delom vršili
tudi neposredno služenje krajevnim
cerkvam. Vse to je podkrepilo
prošnjo, s katero je bilo Svetemu



sedežu predlagano, naj Delu na
osnovi njegovega vodenja, narave in
ciljev podeli ureditev papeškega
prava.

V drugem tednu svojega bivanja v
Rimu, potem ko je bilo zbiranje
priporočilnih pisem končano, se je
Álvaro obrnil na Kongregacijo za
redovnike. (Druge poti ni imel, saj je
bil to edini način za obravnavanje
tega cerkvenopravnega vprašanja.)
Zdelo se je, da s podporo tako
obsežne zbirke priporočil ne bo težko
doseči, kar so želeli. In vendar je tista
prošnja postala jabolko spora. Ne
zaradi vsebine, marveč glede
postopka, kajti mnenja svetovalcev
so se zelo razhajala. Nekateri so
dejansko menili, da bi bilo strukturo
Opus Dei mogoče vključiti v okvir
veljavnega Zakonika cerkvenega
prava; drugi pa so upoštevajoč, da je
bil Opus Dei nova oblika apostolata,
zagovarjali možnost, da ga
cerkvenopravno umestijo v



zakonodajo, ki bi ustrezala tem 
novim oblikam. Kakorkoli že, ključna
težava je bila, da takšne pravne
norme – na žalost ali na srečo – niso
obstajale.[5]

Ko je Álvaro meseca marca 1946
zadevo predal svetovalcem
Kongregacije za redovnike, ga je
čakala še ena naloga: stanovanjsko
vprašanje. Slej ko prej bodo morali
zapustiti prostore, v katerih so
prebivali, saj niso imeli najemne
pogodbe. Istočasno se jim je z vidika
tedanjih razmer ponujala
neponovljiva priložnost za nakup
kakšne vile ali velikega stanovanja v
Rimu. Cene stanovanj so bile smešno
nizke. Res pa je tudi, da je bila
največja ovira za takšno potezo še
vedno pomanjkanje denarja.

»Zdaj si ogledujemo hiše,« piše
Álvaro očetu. »Opravljamo dolge
pohode in tako izkoriščamo čas,
dokler se ne razrešijo odprta



vprašanja.« V zvezi z obravnavo na
kuriji mu pravi: »Mislim, da je vsaj
do velike noči potrebno ostati tukaj.
Zadeva vsekakor sijajno napreduje,
vendar se mora urediti hitro in brez
spreminjanja česarkoli – in ravno v
tem je stvar. So nekatera vprašanja,
ki so se jih lotili z velikim
zanimanjem (!) in ki spijo spanje
pravičnega že dve leti.«[6] Eden od
svetovalcev je Álvaru omenil, da če
bi ustanovitelj »bil seznanjen s
cerkvenopravnim mehanizmom tako
imenovanih novih oblik, bi nekatere
točke v Konstitucijah oblikoval
drugače«.[7] »Kakorkoli že,« je nadalje
poročal Álvaro, »treba se je zahvaliti
Bogu: povedali so mi, da sicer
običajno spremenijo vse ali skoraj
vse člene in potem takó spremenjeno
besedilo odobrijo.«[8]

Tri dni pred prejemom teh novic je
oče že začel pisati dolgo pismo
svojim sinovom v Rimu – tisto
znamenito pismo, ki se začne 24.



marca in konča 30. aprila 1946 –, v
katerem se zrcali njegovo nihajoče
upanje in naraščajoča
nepotrpežljivost. Dotlej se je oče
povsem zanašal na to, da bo Álvaro
pri svoji nalogi dosegel takojšen
uspeh ter se bo po nekaj tednih vrnil
v Madrid. Z upravičenim
optimizmom je mislil, da
priporočilna pisma, ki so z očitno
zamudo še naprej prihajala na
njegov naslov,pač ne bodo ovira in
jih bo mogoče pozneje vse skupaj
zvezati v knjigo, četudi za izdajo
odloka ne bodo potrebna.[9]

Te besede je z utemeljenim
zadovoljstvom pisal v večernih urah
24. marca 1946. Naslednje jutro se je
sreča obrnila. Prispela je Álvarova
brzojavka, ki je očetu naznanila nič
kaj optimistično vest. V rimski kuriji
so mu namreč rekli, da »je nujno
treba počakati«.[10] Brž ko je oče
sporočilo prebral, ga je ta zakasnitev
spodbudila k opreznosti: Če se stvari



zavlečejo, piše 26. marca, bo treba
razmisliti, ali ne bi bilo dobro, da
duhovniček pride sem za kak
teden, da si izmenjamo vtise, nato
pa se takoj vrne v Rim.[11]

Morda je od tistega trenutka dalje
očetovo dušo začela obhajati slutnja,
da se stvar resno zapleta.[12] Da bi
Álvaro, duhovniček, odšel iz Rima, ni
bilo primerno, saj je s pomočjo
monsinjorja Montinija že zaprosil za
avdienco pri Piju XII. Določena je bila
za sredo, 3. aprila, opoldne.

Álvaro je imel pripravljenih nekaj
besed v italijanščini, da bi njegovo
svetost vprašal, ali bi smel z njim
govoriti v španskem jeziku. »Ko pa
sem ga zagledal,« pripoveduje, »mi je
v hipu vse ušlo iz glave in sem rekel
kar po špansko.«[13]

»Seveda, zakaj pa ne!« mu je z
južnoameriškim naglasom odvrnil
sveti oče.



Álvaro mu je povedal, da je že leta
1943 imel čast biti na sprejemu pri
njegovi svetosti. Sedaj je v Rimu, ker
ga je ustanovitelj Opus Dei poslal, da
bi zaprosil za decretum laudis, tej
prošnji pa je priloženih štirideset
priporočilnih pisem. Álvaro je
spregovoril o širjenju apostolata in o
položaju Dela. Na svetega očeta je
naredilo vtis to, da člani Opus Dei
opravljajo apostolat med izobraženci,
med katerimi so številni profesorji
javnih univerz, pri čemer kot
običajni kristjani, kar tudi so, živijo v
svetu ter si tam prizadevajo za
svetost življenja.

»Kako čudovito!« je pripomnil papež.
Nenadoma se je njegov orlovski
obraz, razbrazdan zaradi tegob
zadnjih let, zjasnil. Uprl je pogled v
Álvara in mu dejal:

»Zdaj se vas natančno spominjam,
kakor bi ta trenutek stali pred
mojimi očmi v uniformi z vsemi



tistimi odlikovanji. Da, da, prav
dobro se spomnim.«[14]

Nadalje je Álvaro izpostavil težave, s
katerimi so se srečali na Kongregaciji
za redovnike.[15] Nato je s sinovskim
zaupanjem papežu povedal, kar on
sam po pravici označi za
»nezaslišano predrznost« s svoje
strani.

»Svetemu očetu sem še dejal,« piše,
»da nam je pater Larraona predlagal,
naj veliko molimo h Gospodu, da bi
bil odlok čim prej izdan in da bi ga
sveti oče celo sprejel na avdienci, ne
da bi bilo treba zanjo zaprositi.«[16]

Potem mu je v imenu ustanovitelja
izročil po en izvod knjig Sveti rožni
venec, Opatinja samostana Las
Huelgas in Pot, vse čudovito vezane v
pergament, opremljene z umetelno
izdelanim okovjem, zlato obrezo in
papeškim grbom. Papež je naglo iz
ovitka vzel Pot ter prebral nekaj
misli: »Videti je zelo koristno za



meditacijo, to so točke za
meditacijo,« je dejal.[17] Pred
slovesom je Álvaro izkoristil
priložnost, da svetemu očetu pove še
kaj več o tej knjigi, ter omenil, kako
so se on sam in vsi člani Dela od
ustanovitelja naučili biti dobri
papeževi otroci.

* * *

Kaj so bile te nove oblike, o katerih so
govorili svetovalci rimske kurije? V
čem je bila njihova novost, na osnovi
katere je neki izvedenec smelo
izjavil, da če bi bil ustanovitelj
seznanjen z njihovim
»cerkvenopravnim mehanizmom«, bi
nekatere člene Codexa (Posebnega
prava Opus Dei) izrazil drugače?

Cerkev je rodovitna in mlada kljub
svoji večstoletni življenjski poti. V
njenem naročju so se v 20. stoletju
pojavila združenja krščanskega
življenja in apostolata, ki niso
ustrezala strogemu



cerkvenopravnemu pojmu stanov
popolnosti, bodisi ker njihovi člani
niso delali javnih zaobljub, bodisi ker
niso imeli skupnega življenja. Te
ustanove, zelo raznolike po svojih
ciljih in razširjene v mnogih državah,
so bile od škofijskih oblasti priznane
kot pobožne zveze, bratovščine ali
tretji redovi. Ravno zaradi njihove
novosti so jih imenovali nove oblike
krščanskega življenja, nove oblike
popolnosti, apostolata ali redovnega
življenja oziroma preprosto nove
oblike.[18]

Tiste ustanove, ki so za svoje vernike
predvidevale skupno življenje, so
svoje mesto našle v 12. naslovu 2.
knjige Zakonika cerkvenega prava iz
leta 1917 kot družbe skupnega
življenja brez zaobljub. Preostale 
nove oblike, ki so bile
cerkvenopravno neobičajne, pa so
povzročale težave glede pristojnosti
rimskih kongregacij, saj ni bilo
predpisov, ki bi urejali vsak



posamezen primer med njimi. Bilo je
torej nujno potrebno zapolniti to
zakonodajno vrzel. Na nekem
kongresu kanonistov leta 1934 se je
tedanji tajnik Kongregacije za
redovnike izrekel za priznanje novih
oblik in pozneje, leta 1945, je bila
sestavljena komisija, zadolžena za
pripravo postopkovnih predpisov za
njihovo odobritev.[19]

Naj spomnimo, da je Duhovniška
družba sv. Križa leta 1943 od Svetega
sedeža prejela nihil obstat kot 
ustanova skupnega življenja brez
zaobljub, pri čemer je bilo »skupno
življenje« tolmačeno kot ohlapen
pojem; in bilo je posebej
izpostavljeno, da njeni člani niso
redovniki. Na ta način je dosegla
svojo vzpostavitev na škofijski ravni
in široko organizacijsko svobodo,
ustrezno njenim lastnim predpisom
ter skladno s kanoni 12. naslova 2.
knjige Zakonika cerkvenega prava.
Sedaj, leta 1946, po treh letih, pa je



ustanovitelj znotraj istih
cerkvenopravnih okvirov zaprosil za 
decretum laudis (odlok o pohvali),
kar je v vseh pogledih pomenilo
prehod od škofijske ureditve k
papeški ureditvi, se pravi k enoviti
organizaciji na svetovni ravni.
Istočasno je ustanovitelj želel doseči
odobritev statuta, ki bi zagotovil
ohranitev pristne narave Opus Dei,
tako da bi se jasno videlo, da to ni
združenje vernikov, ki bi bilo zgolj
kot nekakšen podaljšek priključeno
Duhovniški družbi sv. Križa, marveč
da je življenjski sok in korenina, iz
katere ta Duhovniška družba
poganja. Oziroma, rečeno še z
drugimi besedami, hotel je pokazati,
da duhovniki, ki so bili vključeni v
Duhovniško družbo in so izhajali iz
Opus Dei, le-temu niso prenehali
pripadati.

Ko so svetovalci Kongregacije za
redovnike preučili Zakonik
cerkvenega prava iz leta 1917, so



ugotovili, da je Opus Dei kot
pastoralni pojav prinašal težave, ki
jih je bilo skorajda nemogoče rešiti
znotraj cerkvenopravnih okvirov 12.
naslova 2. knjige, tudi če bi sprejeli
zelo široko interpretacijo tistih
kanonov. Po drugi strani je bilo
razmišljanje, da bi v tistem času
reformirali Zakonik zato, da bi neka
porajajoča se ustanova dobila
ustrezno pravno podlago,
enakovredno sanjarjenju o
nemogočih rečeh. Zatorej se ne gre
čuditi, da je neki visoki
dostojanstvenik rimske kurije Álvaru
dejal: L’Opus Dei era giunto a Roma
con un secolo di anticipo:Delo je
prišlo v Rim eno stoletje prezgodaj
in edina možna rešitev je bila
čakati, saj ni obstajala ustrezna
pravna pot za to, kar je Delo
predstavljalo.[20]

Kaj storiti v takšnih okoliščinah? Ni
jim preostalo drugega, kot da gredo
po edini poti, ki jim je bila še odprta



in na kateri bi morda imeli več
svobode, da se umestijo v neki
začasni pravni okvir. To je bila tista
pot, ki se je že več let pripravljala za 
nove oblike. Na žalost pa so
zakonodajni sistem in postopkovni
predpisi, kot je dejal Álvaro, »spali
spanje pravičnega«.[21]

* * *

Álvarova »nezaslišana predrznost« je
imela takojšnje posledice. Naslednji
ponedeljek se je papež sestal s
kardinalom Lavitranom, prefektom
Kongregacije za redovnike, ter mu
naročil, naj se nemudoma dokonča
zadeva v zvezi z novimi oblikami. In
ko je šel v torek Salvador Canals k
patru Larraoni, da bi mu izročil
kopije priporočilnih pisem, mu je ta
dejal: »Lahko vam čestitam. To bo
prvo delo, ki bo odobreno.«[22] Potem
pa so se začele pojavljati ovire in
zastoji. Kot je povedal pater
Larraona, ko je preučil Konstitucije



Opus Dei, je »Delo tipično nova
oblika in ima nekatere sestavine, ki
bi bile na kongresu brez težav
sprejete«, ter nekatere druge, ki
»naravnost bodejo v oči, tako da bi
kardinali na plenarnem zasedanju
prav zlahka ugovarjali«. (Med slednje
je spadalo dejstvo, da »se v
konstitucijah neke duhovniške
družbe obravnava ureditev ustanove
za ženske«.)[23]

Odlašanje in zapreke, ki so se vrstile,
so očeta puščale v negotovosti. Nekaj
se je dogajalo tam, v globini njegove
duše. Da bi to razumeli, je dovolj
upoštevati nenavaden podatek, ki se
nikakor ne ujema z njegovim slogom.
Namreč 29. marca s skopimi in
oklevajočimi besedami o rimski
zadevi piše svojim sinovom: V božjih
rokah sem, v naslednjem odstavku
pa tista skrivnostna misel: Na neki
način me sedanje stanje spominja
na takratno, ne vem, zakaj. Pač,
pač, vem, zakaj.[24]



Na tem mestu obstane s peresom v
roki ter s pisanjem nadaljuje šele
mesec dni pozneje (!), potem ko
prejme Álvarovo pismo.[25]

Kaj se je zgodilo z očetovim
življenjskim zagonom? Lahko si
predstavljamo, da je čisto na trnih in
mu težave razjedajo dušo, medtem
ko brez predaha potuje po vsej
Španiji ter zbira priporočilna pisma.
Vendar je ohranil mirnodušnost.
Njegov odziv na težave, nastale v
rimski kuriji, je prava lekcija
vdanosti v božjo previdnost in
popolnega zaupanja v Álvara del
Portilla:

Nadaljujem 29. aprila. Iti moram na
pot in zaradi kopice zadev nisem
mogel odgovoriti na Álvarovo pismo.
Glede sprememb, ki jih navajaš,
nimam zadržkov, vendar se zdi, da bi
bilo bolje stvari pustiti
nespremenjene. Ženska veja se ne
sme odlomiti od debla. Vse moške



ustanove imajo ženska združenja,
bratovščine, pobožne zveze itd., ki so
popolnoma odvisne od njih. Če pa ne
more ostati tako, je treba to dejansko
edinost in odvisnost doseči kot
posebno pravico; v tem primeru bi
morda lahko pripravili lastne
konstitucije posebej za žensko vejo
Opus Dei (v ta namen ti pošiljam
papirje) in dosegli njihovo odobritev
[…].

Skratka, na daljavo ni lahko
ugotoviti, kakšna so stališča teh
gospodov kanonistov. Bila bi zelo
velika škoda, če bi to Božje delo
razcepili.

Z vso jasnostjo povej, da te moje
hčere niso nune. Ni razloga, da bi jih
primerjali.[26]

Drugi omembe vreden podatek pa je
kar štiritedenski premor, ki kakor
brezno molka ločuje Álvarovo pismo
z dne 19. aprila od njegovega
naslednjega dopisa, datiranega s 17.



majem. Vsebina obeh pisem je lahko
samo še povečala očetove skrbi. Tako
je gotovo moralo biti, saj mu Álvaro
pravi, da skoraj vsak dan hodi na
Kongregacijo za redovnike, kjer se
pater Larraona ukvarja s pripravo
odloka o postopku za odobritev novih
oblik. Bo že res, da božji mlini
meljejo počasi, toda Álvaru se je
zdelo, da se v rimski kuriji stvari
premikajo še počasneje. Priprava
gradiva, ki naj bi ga preučila posebna
komisija, se je vlekla v nedogled.[27]

Tačas je ustanovitelj gledal, kako so
minevali tedni in meseci. Obšla ga je
želja, da bi se odpravil v Rim, saj je
šlo njegovo potrpljenje h koncu.[28]

Sobota, 18. maj. Niti včeraj niti danes
ni bilo letala. Obakrat vam je bil
poslan telegram. Upamo, da bo
gospod nadškof lahko šel na pot jutri
ali najpozneje v ponedeljek. Nič
novega. Kdaj bo končno (!) prispela
novica o decretum laudis?[29]



V Rimu je tekla obravnava
dokumentov, ki jih je Álvaro poslal
na Sveti sedež. Treba se je bilo držati
vseh predpisanih postopkov. To je
pomenilo, da so najprej pod
drobnogled vzeli Statut. Nato je bila
vzpostavljena komisija svetovalcev,
ki je primer skupinsko preučila; če je
bilo mnenje komisije ugodno, je bila
zadeva predana v obravnavo
plenarnemu zasedanju. Nazadnje je
bilo treba vlogo predložiti v
odobritev svetemu očetu. Naš primer
je še vedno tičal v prvi fazi postopka,
dokler ni bila konec maja sklicana
seja komisije svetovalcev, in sicer za
soboto, 8. junija 1946. (»Najprej je bil
predvideni dan sobota, 1. junij,«
pripominja Álvaro, »vendar je 2.
junija referendum in nekdo izmed
svetovalcev mora oditi iz Rima
zaradi glasovanja. Povsod same
težave – in najbrž je to normalno.«)
[30]



Očetu, ki je že dolgo časa hrepenel po
decretum laudis, je novica, da se bo
komisija končno sestala, vlila
poguma: Mislim, da bi moral biti
dokument izdan na slovesen
način, piše onim v Rimu, ravno
zato, ker gre za prvi primer med
novimi oblikami.[31]

Komisija je pričela z delom 8. junija
ob pol desetih dopoldne. Kot bo
pozneje dejal njen predsednik, pater
Goyeneche, je bila to najbolj
dolgotrajna naloga od vseh komisij,
ki jih je vodil. Vsi njeni člani so se
navdušili nad »Posebnim pravom
Opus Dei«, ki so ga oni poimenovali
»Konstitucije Opus Dei«, in bili
odločeni, da plenarnemu zboru
predlagajo, naj podeli decretum
laudis.[32]

Álvaro ni pustil, da bi ga prevzelo
zmagoslavje svetovalcev, ki so drug
drugemu in tudi njemu čestitali za
»uspeh komisije«, namreč prepričan



je bil, da bi se ob takšnem tempu
njegovo bivanje v Rimu preveč
zavleklo. »Kot vidite,« poroča očetu,
»se tukaj vse podaljšuje. Larraona
pravi, da se naš primer obravnava z
izredno hitrostjo, kljub temu pa
dnevi tečejo in tečejo, a se nič ne
zgodi. Če ne bi v vsem videl božje
roke, bi bilo zares brezupno.«[33]

Poletje se je nezadržno bližalo in ni
bilo videti možnosti, da bi zasedanja
pospešili ter bi bili dokumenti še
pravi čas ugodno ovrednoteni s
strani komisije, da bi jih nato lahko
odobril razširjeni zbor. In kdaj naj bi
bil objavljen težko pričakovani odlok
o novih oblikah, ki bi omogočil
odobritev Opus Dei skladno z novimi
predpisi? Álvara se je lotevala
utrujenost spričo nenehnega
sestankovanja, moledovanja,
prepričevanja in sklicevanja na
vsemogoče nujne razloge, s katerimi
je skušal napraviti konec sicer
razumljivi počasnosti strokovnjakov,
ki so se ukvarjali s to zadevo.



Njegovo bivanje v Rimu,
zaznamovano z neprestanim
garanjem, je trajalo že več kot tri
mesece.

V ponedeljek, 10. junija, je »po
tehtnem premisleku«[34] pisal očetu:
»Jaz sem iztrošil skoraj vse svoje
moči.« In v istem pismu: »Edini način
za rešitev zadeve bi bilo Marianovo
potovanje za štirinajst dni […]. Če
pride, bi to moralo biti v tem ali
naslednjem tednu.«[35] Na ta iskreni
klic na pomoč se je ustanovitelj
nemudoma odzval:

Prav nič mi ni do potovanja, ki ga
ocenjuješ kot koristno: še nikoli
nisem bil v slabšem telesnem in
duševnem stanju. Vendar sem
odločen, da ne bom oviral božje
volje, zato sem vseeno naročil, naj še
danes dopoldne za vsak slučaj
pripravijo moje dokumente. Če grem
na pot, bom potoval kot tovorna
vreča. Fiat. […]



Kljub vsemu: če je potrebno, mi brez
oklevanja pošlji nujen telegram – in
Mariano bo odletel s prvim letalom.
Prosíte zanj.[36]

Álvaro, do katerega te
ustanoviteljeve besede še niso prišle,
je v sredo, 12. junija, v pismu potrdil
svoje stališče: »Očitno je, da sem jaz
glede te zadeve iztrošil svoje
moči.«[37] Nato spregovori o nečem
drugem: o dolgi avdienci, ki jo je
prejšnji dan imel pri monsinjorju
Montiniju, pri čemer podrobno
poroča o njegovem navdušenju nad
Delom in o zavzetosti za napredek
postopka v zvezi z decretum laudis, ki
»se mora urediti nemudoma«, tako je
rekel, »saj vsa cerkvena hierarhija
gleda na nas z resnično
naklonjenostjo«.[38] Monsinjorju
Montiniju, ki je to potem predal
papežu, je Álvaro izročil v knjigo
zvezana priporočilna pisma,
ustanoviteljev življenjepis in



fotografijo svetega očeta, da bi nanjo
lastnoročno zapisal blagoslov.[39]

Srečanje z Montinijem je minilo v
prisrčnem vzdušju topline in
zaupanja, vendar ga je Álvaro ob
slovesu pozabil povabiti na kosilo.
»Ko pa mi bo vrnil priporočilna
pisma,« je še zapisano v dopisu, »mu
bom odgovoril s potrditvijo prejema
in s povabilom na obed. Najbolje bi
bilo, če bi kosil pri nas, ko boste
navzoči vi.«[40]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Potem ko je Kongregacija za
redovnike 11. 10. 1943 podala nihil
obstat, je madridski škof Leopoldo
Eijo y Garay 18. 12. 1943 z odlokom
cerkvenopravno vzpostavil
Duhovniško družbo sv. Križa na
škofijski ravni. Prim. 2. knjiga, XIV.
poglavje, Isidorova smrt. »Nihil
obstat« Svetega sedeža.

https://opusdei.org/sl-si/article/3-noc-precuta-v-molitvi
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


[2] Pismo 14. 2. 1944, št. 17.

[3] V decretum laudis (Primum
Institutum) z dne 24. 2. 1947 (v:
Amadeo de Fuenmayor et al., op.
cit.,Apéndice Documental 22, str. 532–
535) piše: Post diuturnas moras
multasque probationes Opus Dei, qua
verum Dei opus (Act. V, 39), superatis
non parvis neque paucis, etiam
bonorum, contradictionibus, succrevit
et consolidatum est.

To je bil tudi razlog, da je
Kongregacija za redovnike z dnem
13. 8. 1946 izdala pismo Brevis sane o
pohvali ciljev Duhovniške družbe sv.
Križa in Opus Dei (v: Amadeo de
Fuenmayor et al., op. cit., Apéndice
Documental 21, str. 532), o katerem je
ustanovitelj povedal: Brez dvoma so
videli, da smo takoj potrebovali
nekaj v pisni obliki, s čimer bi se
mogli braniti; namreč glavni
povod za iskanje odobritve v Rimu,
pa čeprav zaenkrat ne bi povsem



ustrezala našim željam, ni bil nič
drugega kot dejstvo, da so nas
tako kruto preganjali. Na ta način
naj bi čutili podporo pri obrambi
objektivne resnice (Pismo 29. 12.
1947/14. 2. 1966, št. 167. Kot rečeno v
poglavju XII, 4, je ta dokument
pismo, ki ga je začel pisati leta 1947
ter ga po večletnem premoru
dokončal leta 1966. Nazadnje se je
odločil, da se to pismo shrani v
Splošnem arhivu Prelature, AGP, kot
dokument in se ne razpošlje v centre
Dela.)

Pismo o pohvali je bilo potemtakem
kompromisna rešitev.

[4] Prim. Pismo iz Madrida patru
Robertu Maríi Cayueli Santestebanu
SJ, EF-450113.

[5] O pravnem postopku za pridobitev
papeške odobritve Opus Dei: prim.
Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,
str. 145 sl.



[6] Pismo Álvara del Portilla, Rim, 27.
3. 1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460327-1).

[7] Prav tam. Z drobno pisavo Álvaro
med vrsticami pojasnjuje: »Ampak to
pravi a priori, saj Konstitucij še ni
prebral.«

[8] Prav tam.

[9] Pismo iz Madrida članom Dela v
Rimu, EF-460324-2.

[10] Prav tam, opomba 4.

[11] Prav tam.

[12] Ustanovitelj je tudi sumil, da se
José Orlandis Rovira in Salvador
Canals Navarrete, ki sta Álvaru
pomagala pri pogovorih s svetovalci,
nevarnosti nista zavedala. V oblakih
živita, je zapisal. Prim. prav tam.

[13] Pismo Álvara del Portilla, Rim, 5.
4. 1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460405-1).



[14] Poleg tega, kar mu je sporočil
msgr. Montini, je bil papež o Álvarovi
navzočnosti v Rimu tudi neposredno
obveščen, ker je 3. marca na avdienci
sprejel montseraškega opata
Escarréja. Ta mu je spregovoril o
apostolatu članov Opus Dei. (»Vaši
prijatelji iz Opus Dei!« ga je prekinil
sveti oče.) Ob tej priložnosti mu je
opat povedal, da je bil Álvaro že
posvečen v duhovnika. »Vem, vem,«
je odvrnil papež (prim. Pismo Álvara
del Portilla, Rim, 12. 3. 1946; AGP Sec.
B1 leg. 3, C-460312-1).

[15] Prim. Pismo Álvara del Portilla,
Rim, 10. 4. 1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460403-1; glede datuma tega pisma
prim. supra). Korespondenca med
Álvarom in ustanoviteljem je
potekala prek pisem, v nekaterih
primerih pa tudi s pomočjo
telegramov. Pisma so se izročala
osebno, prenašali pa so jih uslužni
prijatelji, laiki ali duhovniki, ki so
potovali na relaciji Rim–Španija,



včasih tudi piloti letalske družbe
Iberia. V tem je razlog za
neenakomerno zaporedje datumov. V
telegramih so uporabljali fraze, ki so
bile v pismih vnaprej dogovorjene,
da bi Jožefmarija Álvara lahko
usmerjal pri njegovih nalogah.
Telefonska zveza s Španijo ni bila
vzpostavljena.

V zvezi z novimi oblikami piše Álvaro
ustanovitelju Dela v pismu z dne 27.
marca: »Ko o tem kaj izvemo, vam
brzojavim, da mi poveste, kako
moram ravnati.« Iz njegove drznosti
in gotovosti, s katero se je o tem
pogovarjal s svetim očetom, je torej
očitno, da se je ustanovitelj odločil
raziskati možnost rešitve v smeri 
novih oblik.

[16] Pismo Álvara del Portilla, Rim, 10.
4. 1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460403-1; glede datuma tega pisma
prim. supra). Pater Arcadio María
Larraona Saralegui CMF, ugleden



pravnik, je bil dolga leta podtajnik
Kongregacije za redovnike in član
komisije, ki je leta 1945 dobila nalogo
pripraviti odlok in predpise, ki naj bi
določali postopek za
odobravanjenovih oblik ter njihovo
ureditev. Postal je tajnik te
kongregacije, pozneje pa je bil
povzdignjen v kardinala in
imenovan za prefekta Kongregacije
za obrede.

[17] Pismo Álvara del Portilla, Rim, 5.
4. 1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460405-1).

[18] Za izbor bibliografije o novih
oblikah in svetnih ustanovah prim.
Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,
str. 163 sl., kjer je opisan razvoj Opus
Dei in razvoj teh organizacij v smeri
pridobivanja statusa svetne
ustanove.

[19] O razvoju, ki so ga dosegle takšne
ustanove, in o nujni potrebi po
ustreznih pravnih predpisih govori



dejstvo, da je leta 1938 na srečanje v
švicarski St. Gallen prišlo 25
predstavnikov združenj, ki so bila
bolj ali manj sekularnega značaja, da
bi ob soglasju Pija XI. razpravljali o
tem vprašanju.

[20] Pismo 7. 10. 1950, št. 18; prim. tudi
Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št 168;
in Sum. 245, 555, 2154 in 4668.

[21] Prim. Pismo Álvara del Portilla,
Rim, 27. 3. 1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460327-1).

[22] Prim. Pismi Álvara del Portilla,
Rim, 10. 4. 1946 in 19. 4. 1946 (AGP
Sec. B1 leg. 3, C-460403-1 in
C-460419-1).

[23] Pismo Álvara del Portilla, Rim, 10.
4. 1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460403-1).

[24] Pismo iz Madrida članom Dela v
Rimu, EF-460324-2.



[25] Ne smemo pozabiti, da je neredna
korespondenca med Madridom in
Rimom v tem obdobju v veliki meri
posledica zgodovinskih okoliščin. Na
priporočilo Organizacije združenih
narodov so številne države
odpoklicale svoje veleposlanike,
ukinile diplomatske stike s Španijo in
zaprle svoje meje, kar je povzročilo
prekinitev mednarodnega transporta
in poštnih povezav, kot že rečeno.
Poleg tega je treba upoštevati, da so
pisma in nekatera priložena
sporočila obsegala zaupne vsebine in
zadeve vesti, zato jih je bilo treba
pošiljati in izročati osebno, po
zaupnikih, na katere se je bilo
mogoče popolnoma zanesti.
Brzojavke iz Rima v Madrid in
obratno so se večinoma pošiljale kot
poizvedba ali potrditev, da so pisma
prispela na cilj. Prim. Pismo Álvara
del Portilla, Rim, 19. 4. 1946 (AGP Sec.
B1 leg. 3, C-460419-1).



[26] Pismo iz Madrida članom Dela v
Rimu, EF-460324-2. Papirje, ki jih je
poslal ustanovitelj in jih omenja v
navedenem pismu, je v Rim osebno
odnesel Florentino Pérez Embid, ki
se je tam mudil od 6. do 21. maja
(prim. José Orlandis Rovira, op. cit.,
str. 101–103).

[27] »V telegramu sem sporočil, da bo
vse končano maja,« piše Álvaro
ustanovitelju; vendar je pripravljalno
delo komisije še kar trajalo, kljub
temu da so pomagali tudi člani Dela
in prepisovali dokumente na pisalni
stroj; »če ne bi mi priskočili na
pomoč, bi trajalo še pet ali šest let,
čeprav je pater Larraona zelo
zainteresiran«. Prim. Pismo Álvara
del Portilla, Rim, 17. 5. 1946 (AGP Sec.
B1 leg. 3, C-460517-1).

[28] Prim. Pismo iz Madrida članom
Dela v Rimu, EF-460516-1.

[29] Pismo iz Madrida članom Dela v
Rimu, EF-460518-1.



[30] Pismo Álvara del Portilla, Rim, 25.
5. 1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460525-1). Predmet referenduma,
sklicanega za 2. junij, je bila oblika
vladavine: monarhija ali republika.
Izglasovana je bila ukinitev
monarhije in s tem konec vladanja
dinastije Savoia. Datum zasedanja
komisije je Álvaro potrdil v pismu z
dne 3. junija.

[31] Pismo iz Madrida članom Dela v
Rimu, EF-460607-1.

[32] Prim. Pismo Álvara del Portilla,
Rim, 8. 6. 1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460608-1). Komisijo so sestavljali:
pater Siervo Goyeneche kot njen
predsednik, pater Peter Krämer,
pater Cosma Sartori in msgr. Roberto
Sposetti. Spremembe, ki so jih
naredili v besedilu Posebnega prava
Opus Dei, so bile neznatne; na
primer, popravili so navedke
psalmov skladno z novo različico, ki
jo je odobril Pij XII. Prim. prav tam.



[33] Pismo Álvara del Portilla, Rim, 8.
6. 1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460608-1).

[34] Pismo Álvara del Portilla, Rim, 10.
6. 1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460610-1).

[35] Prav tam. Mariano – oče oziroma
Jožefmarija.

[36] Pismo iz Madrida Álvaru del
Portillu, EF-460613-1. To
ustanoviteljevo pismo je odgovor na
Álvarovo pismo, poslano nekaj dni
predtem (pismo iz Rima, datirano z 8.
junijem). V dnevniku, ki ga je v
tistem času pisal Álvaro, je z njegovo
pisavo zapisano: »Sobota, 8. junij. Ves
dopoldan sem pisal pismo očetu […].
Očetu smo poslali telegram s
sporočilom, da z letalom prihaja
Julián Cortés Cavanillas, ki ima pri
sebi pisma. […] da bi v Madridu
nemudoma stopil v stik z
očetom« (Rimski dnevnik, 8. 6. 1946,
AGP Sec. J, 1 leg. 4).



Obe Álvarovi pismi (z dne 10. in 12.
junija 1946) je prinesel Luis García
Llera, gospodarski ataše španskega
veleposlaništva v Italiji, ki je čakal na
letalo za Madrid, vendar je le-to
prispelo šele v nedeljo, 16. junija. To
je Álvaro izvedel naslednji dan. »V
večernih urah,« piše v dnevniku,
»smo očetu poslali telegram in mu z
zamudo sporočili, da je García Llera
skupaj s pismi končno odpotoval
proti Španiji« (prim. Dnevnik centra
Città Leonina, 17. 6. 1946, AGP Sec. J,
1 leg. 4).

V pismu z dne 13. junija jasno piše,
da novice iz Rima niso prispele: 
Predragi Álvaro! Prejeli smo tvoj
telegram z naznanilom o pismu, ki
ga prinaša García Llera. Do te ure
letalo še ni prišlo in pravijo, da ne
vedo, ali bo prišlo danes. To
potrjujejo Álvarove besede:

»Rim, 12. 6. ’46



Predragi oče! Potem ko sem v
ponedeljek tako hitel s pisanjem, se
je izkazalo, da bo García Llera krenil
na pot šele jutri, v četrtek, zjutraj. Še
vedno sem istega mnenja kot
predvčerajšnjim. Očitno je, da sem
jaz glede te zadeve iztrošil svoje
moči.«

Z vsem tem je mogoče razložiti
odločenost ustanovitelja, ki je bil
pripravljen odpotovati s prvim
letalom, istočasno pa njegovo
čakanje. (Letalskih povezav z Italijo
takrat ni bilo. Ustanovitelj je
razmišljal o letalskem transportu, ker
je bilo naznanjeno, da García Llera
prihaja v Madrid z letalom. V resnici
je García Llera izkoristil lete treh
letal, ki jih je španska letalska družba
Iberia pridobila iz zapuščine
ameriškega vojnega materiala; prim.
José Orlandis Rovira, op. cit., str. 106–
107).



[37] Pismo Álvara del Portilla, Rim 12.
6. 1946 (AGP Sec. B1 leg. 3,
C-460612-1). To pismo je prispelo v
Madrid z večdnevno zamudo.

[38] Pismo Álvara del Portilla, Rim, 12.
6. 1946.

[39] Prav tam. Življenjepis so na Sveti
sedež poslali že prej iz Škofije Madrid
- Alcalá, 28. 8. 1943 (v: Amadeo de
Fuenmayor et al., op. cit., Apéndice
Documental 11, str. 521–524).

[40] Pismo Álvara del Portilla, Rim, 12.
6. 1946.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/2-nove-oblike-krscanskega-

zivljenja/ (21. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/2-nove-oblike-krscanskega-zivljenja/
https://opusdei.org/sl-si/article/2-nove-oblike-krscanskega-zivljenja/
https://opusdei.org/sl-si/article/2-nove-oblike-krscanskega-zivljenja/

	2. »Nove oblike« krščanskega življenja

