
opusdei.org

2. Koncil (1962–1965)

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

V začetku oktobra 1958 je po svetu
zakrožila vest, da papež hudo bolan
leži v svoji rezidenci v
Castelgandolfu. Pij XII. je izdihnil 9.
oktobra v jutranjih urah. Ustanovitelj
je od blizu spremljal njegovo
bolezen, tesno mu je bilo pri srcu in
vztrajno je molil h Gospodu ter

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


spodbujal svoje otroke, naj bo
trpljenje svetega očeta zanje razlog,
da še več molijo za Kristusovega
namestnika in se še bolj združijo z
Bogom. V spomin si je priklical krhko
in uglajeno podobo Pacellija, ki je
leta 1950 podelil dokončno papeško
odobritev Opus Dei. Z bridkostjo v
duši je spremljal pogrebne
slovesnosti: prenos krste po rimskih
ulicah, tihi mimohod množice ob
truplu, pokop v kripti Bazilike sv.
Petra ter devetdnevno žalovanje.[1]

Mašo zadušnico je 19. oktobra
daroval kardinal Tisserant ob
asistenci kardinalskega zbora. (Od
kardinalov z druge strani železne
zavese je lahko v Rim prišel le
Wyszynski, manjkala sta Stepinac in
Mindszenty.)

Ko je bil sklican konklave za izvolitev
novega papeža, je ustanovitelj že
vnaprej neutrudno govoril svojim
hčeram in sinovom: Papeža imejmo
radi že pred njegovim prihodom,



kot dobri otroci.[2] Med ljudmi so že
krožile govorice in mnenja o tem,
kdo bo naslednji sveti oče. Omenjala
so se italijanska imena: Ottaviani,
Ciriaci, Lercaro, Siri, Ruffini, Masella
… In seznami možnih kandidatov so
se podaljševali: Roncalli, Tisserant,
Agagnanian … Med njimi so bila
imena za vsak okus. Kardinali so se
25. oktobra zaprli v konklave. Tri dni
so se ljudje od jutra do večera zbirali
na Trgu sv. Petra in razočarani
opazovali črne dimne oblačke, ki so
se dvigali nad dimnikom Sikstinske
kapele. Končno je 28. oktobra 1958
ob petih popoldne iz dimnika puhnil
dim negotove sive barve in takoj nato
je ob vzklikanju »Fumata bianca!«
(beli dim) trg napolnila množica.

Kdor je ostal doma, je dogodek
spremljal po televiziji ali po radiu. V
tistem trenutku je ustanovitelj, ne da
bi čakal, da bo oznanjeno ime
novoizvoljenega papeža, pokleknil in
začel zanj moliti: Oremus pro



Beatissimo Papa nostro; Dominus
conservet eum et vivificet eum. 
Gospod naj ga ohranja in poživlja,
naj mu nakloni svetost na zemlji in
ga ne prepusti v roke njegovih
sovražnikov …

Kmalu zatem je kardinal protodiakon
z balkona Bazilike sv. Petra v
latinščini oznanil: Annuntio vobis
gaudium magnum: habemus Papam
…, cardinalem Roncalli [Oznanjam
vam veliko veselje: Imamo papeža …,
kardinala Roncallija]. Ustanovitelj je
vidno ganjen prejel prvi blagoslov, ki
ga je Janez XXIII. podelil zbrani
množici in tistim, ki so dogodek
spremljali po televiziji.[3]

Janez XXIII. je bil mož blagega in
optimističnega značaja, gibčen in
krepak, čeprav že skoraj
osemdesetletnik. Ob njegovi nizki in
čvrsti postavi je bilo čutiti osebnost z
nadihom kmečke modrosti. Dolga
leta je bil tajnik škofa v Bergamu.



Leta 1925 je bil imenovan za
apostolskega vizitatorja v Bolgariji.
Njegova naravna priljudnost je
olajšala pogovore in stike z oblastmi,
ki Rimu niso bile naklonjene. Leta
1934 je postal apostolski odposlanec
v Turčiji, kjer je bil takrat na oblasti
trd in laicističen režim Kemala
Atatürka. Prav tako ni imel
enostavnega dela pri odnosih z
Grčijo v času vladavine generala
Metaxasa in pravoslavnega
metropolita Damaskinosa. Leta 1945
je nastopil kot nuncij v Parizu, kjer
ga je čakala nehvaležna naloga, ko je
moral blažiti pritiske na nekatere
škofe, od katerih so zahtevali odstop,
ker so jih obtoževali kolaboracije z
Nemci. Leta 1953 je bil povišan v
kardinala in kmalu potem imenovan
za beneškega patriarha. V tistem
času je imel priložnost slišati o Delu
in v Španiji je obiskal nekaj
študentskih domov, dejavnosti
korporativnega apostolata Opus Dei.
[4]



Na vsesplošno presenečenje je 25.
januarja 1959 med neko slovesnostjo
v Baziliki sv. Pavla tam zbranim
kardinalom naznanil odločitev o
sklicu vesoljnega cerkvenega zbora.
Navdih za to zamisel, kot je pojasnil
sveti oče, je prišel od zgoraj in,
rečeno v pesniškem jeziku, se mu je
porodila »kakor cvet nepričakovane
pomladi«.[5] Ustanovitelj je takoj
prepoznal tisti božji navdih v
papeževem oznanilu. »Dobro se
spominjam,« pravi Álvaro del
Portillo, »s kakšnim veseljem in
ganjenostjo je sprejel novico o sklicu
koncila.«[6]

Čez nekaj mesecev, 17. maja 1959, se
je sestala komisija za predpripravo
na koncil pod vodstvom kardinala
Tardinija, ki je v mesecu juniju vsem
kardinalom, škofom, prelatom in
redovnim predstojnikom ter
teološkim univerzam in fakultetam
poslal pismo, v katerem jih je prosil,
naj podajo predloge in vsebine za



obravnavo na cerkvenem zboru.
Medtem so bile imenovane
pripravljalne komisije in sekretariati,
tako da so čez eno leto, ko so prejeli
predlagane teme in pobude, začeli
proučevati zbrano gradivo s ciljem,
da pripravijo osnutke, ki bi jih nato
predstavili koncilskim očetom.

Od prvega naznanila o cerkvenem
zboru v januarju 1959 so minila že
skoraj tri leta, ko je na božič 1961
papež uradno sklical koncil za leto
1962.[7] Cilji tega vélikega cerkvenega
zborovanja so med drugim bili:
okrepiti vero Cerkve, pokazati njeno
enotnost in vitalnost ter spodbuditi
edinost nekatoliških kristjanov z
Rimom.

Dne 11. oktobra 1962 je na
veličastnem prizorišču vatikanske
bazilike, v kateri so bili na posebej za
to priložnost postavljenih tribunah
zbrani koncilski očetje, opazovalci in
predstavniki civilnih oblasti, sveti



oče imel otvoritveni govor. Njegova
misel je bila jasna in odločna. Kljub
strahopetnim in črnogledim
glasovom, ki »v modernih časih ne
vidijo drugega kot le prevarantstvo
in propad«, je bil sklic koncila
dejanje, primerno zgodovinskemu
trenutku. Njegov glavni cilj je bil
usmerjen v ohranitev in
učinkovitejše oznanjanje svetega
zaklada krščanskega nauka. Koncil,
je še povedal papež, želi posredovati
čist in celovit nauk, saj je to skupna
dediščina vseh ljudi. In na osnovi
edinosti, kar je bila Kristusova
prošnja za njegovo Cerkev, ima le-ta
dolžnost, da se edinost vélike
krščanske družine uresniči.

Koncilska zasedanja so se začenjala v
duhu optimizma, s katerim se je
papež zoperstavil tistim mračnim
prerokom, ki vselej napovedujejo eno
samo gorje, kakor da bo zdaj zdaj
konec sveta. To seveda ni bilo tako,
toda narodi so bili razdeljeni na dva



sovražna bloka. Na eni strani
demokratične države, na drugi
komunistični totalitarizmi. Položaj ni
obetal lahke rešitve. Napetosti so bile
nenehne in svet je bil kakor sod
smodnika, saj se je tekma v jedrskem
oboroževanju že začela. Dokaz za to
je bil poziv, skoraj ultimat, s katerim
so Združene države oktobra 1962,
potem ko so uvedle blokado Kube,
zahtevale odstranitev sovjetskih
raket, nameščenih na otoku. To se je
dogajalo ravno v dneh otvoritve
koncila. Od tistega trenutka je bilo
jasno, da je mir na svetu negotov in
da bo politika zastraševanja z
jedrskim orožjem prinesla kvečjemu
na grožnji osnovano ravnovesje.
Istočasno pa je moral imeti izjemno
trdno vero, kdor je pričakoval, da bo
Cerkev izšla doktrinalno neokrnjena
iz nasilne kampanje, ki je z
marksistično ideologijo preplavljala
države po vsem svetu.



Kako se je na sklic cerkvenega zbora
odzval ustanovitelj? Katera je bila
njegova drža? V koncilu, ki ga je
sklical Janez XXIII., je videl predvsem
dih Svetega Duha, ki Cerkev pomlaja
in poživlja. S skrivnim veseljem je
upal, da bodo ob tej prenovitvi
postavljeni temelji za vsesplošno
širjenje sporočila o svetosti, ki ga je
oznanjal od leta 1928.[8] Vnaprej je bil
prepričan, da bo drugi vatikanski
koncil obrodil obilne sadove za
celotno Cerkev. Z mislijo na duhovni
blagor tega velikega podviga je sveti
oče vernike pozval, naj Boga prosijo
za uspešen potek zborovanja, in
izrazil željo, da to skupno molitev
»spremlja prostovoljna pokora,
zaradi katere bo učinkovitejša in
Bogu prijetnejša«.[9] Ustanovitelj je
izdal primerne smernice in si
prizadeval, da bi bila molitev in
mrtvičenje vseh članov Opus Dei
nenehno prisotna, od predpriprav na
koncil do njegovega zaključka, pa
tudi v obdobju po njem.[10] Želel je, da



bi papež čutil, kako ga spremlja ta
molitev. S tem namenom je vztrajno
spodbujal sodelavce svetega očeta,
naj mu sporočijo, da se v Opus Dei
nenehno moli zanj in za njegove
namene.[11] Ob rojstnem dnevu
Janeza XXIII., 25. novembra 1962,
kmalu po slovesni otvoritvi koncila,
je pisal papeževemu tajniku:

Ponovno vas naprošam, da svetemu
očetu posredujete moje globoko
veselje in optimizem ob vesoljnem
cerkvenem zboru ter mu sporočite,
da člani Opus Dei po vsem svetu
veliko molijo in izročajo obilo žrtev
za to véliko zborovanje Cerkve, ki ga
je želel papež Janez.[12]

Ustanoviteljev osebni doprinos k
drugemu vatikanskemu koncilu je
bila na prvem mestu njegova
dolgotrajna in goreča molitev. O tem
je z vso preprostostjo na kratko
spregovoril svojim otrokom, ko je bil
koncil tik pred zaključkom: Hčere in



sinovi moji, jim je pisal, veste, s
kakšno ljubeznijo sem v teh letih
spremljal potek koncila in na njem
sodeloval tako, da sem prispeval
svojo molitev in več kot enkrat tudi
svoje osebno delo.[13] Tako je res
bilo, saj je od vsega začetka to
pobudo Cerkve vzel kot nekaj svojega
in skušal na učinkovit način
pomagati že takrat, ko je bil koncil še
v fazi načrtovanja. Pozorno je proučil
papeške dokumente in nagovore in
silno se je razveselil, ko je izvedel, da
je papež želel zborovanju dati
pastoralno usmeritev. Srečanje
koncilskih očetov, ki bodo z vseh
koncev sveta prišli v Rim in si
izmenjevali izkušnje, bi lahko bilo
izredno ugodna priložnost za
evangelizacijsko poslanstvo Cerkve.
V koncilu je videl tudi spodbudo za
duhovno prenovo vseh kristjanov in
v sebi je gojil upanje, da bi se odprle
cerkvenopravne možnosti za nove
poti duhovnosti, za nove oblike



krščanskega življenja, med katere je
sodil Opus Dei.[14]

Na pismo kardinala Tardinija, v
katerem je vse cerkvene in
akademske avtoritete zaprosil za
predloge in teme za obravnavo na
koncilu, se je ustanovitelj odzval brez
oklevanja in v Villi Tevere
organiziral delovno skupino, ki naj bi
sestavila nabor tem za proučevanje v
predpripravah na cerkveni zbor.[15]

Istočasno je na vse strani pošiljal
prošnje za molitveno podporo, po
mobilizaciji molitev pa je sledila
mobilizacija ljudi. Osebja z
izkušnjami na tem področju ni imel
veliko. Opus Dei je bil nastajajoča
ustanova. Kljub temu se je oče,
kolikor je bilo le mogoče, odrekel
pomoči drugih ter zato ostal sam pod
težo dela, saj je več njegovih
neposrednih sodelavcev moralo
začasno prekiniti svoje običajne
naloge. Nič zato, sinovi moji, je
pravil svojim ljudem, tako je želel



sveti oče. Mi moramo vedno služiti
Cerkvi tako, kot Cerkev želi, da ji
služimo.[16] V začetni fazi je
generalni tajnik Opus Dei, Álvaro del
Portillo, delal kot predsednik
»Predpripravljalne komisije za
laike«, nato pa kot član neke druge
pripravljalne komisije. Nazadnje je
bil imenovan za tajnika »Komisije za
disciplino klera in krščanskega
ljudstva«, poleg tega pa je bil še
svetovalec treh drugih koncilskih
komisij.[17]

Ustanovitelj osebno in neposredno ni
bil udeležen pri koncilskih
zasedanjih. Kot predsednik neke 
svetne ustanove bi lahko bil
imenovan za koncilskega očeta. Toda
– ali ne bi tovrstno imenovanje ob
tako slovesni priložnosti pomenilo
tihega priznanja cerkvenopravnega
statusa, v katerega je bil takrat
ukalupljen Opus Dei? Kot bomo
videli kasneje, je ustanovitelj že več
let prosil za ponovno preučitev



kánonskih okvirov, v katere je bil
umeščen. Spričo tega položaja, ki je
bil v njegovih očeh začasen, mu vest
ni dopuščala, da bi se potegoval za
mesto koncilskega očeta, in v rimski
kuriji so njegove razloge razumeli.
Upoštevajoč te pomisleke ga je msgr.
Loris Francesco Capovilla, ki je
skušal ustreči željam Janeza XXIII.,
povabil, naj razmisli o možnosti, da
bi na koncilu sodeloval kot
izvedenec.[18] Ustanovitelj se je za
predlog zahvalil in izpostavil razloge,
zaradi katerih sam tega raje ne bi
sprejel, končno odločitev pa je
prepustil svetemu očetu. Na koncilu
so sodelovali nekateri škofje, ki so
izhajali iz duhovniškega zbora Opus
Dei: msgr. Ignacio de Orbegozo,
prelat ozemeljske prelature Yauyos v
Peruju, msgr. Luis Sánchez-Moreno,
pomožni škof v mestu Chiclayo, ter
pomožni škof v Oportu, msgr.
Alberto Cosme do Amaral, član
Duhovniške družbe sv. Križa.
Ustanoviteljev doprinos h koncilu pa



je bil – kot bomo videli – precej
drugačne narave in mnogo širšega
dosega, k čemur je treba dodati še
nasvete in smernice, za katere je bil
večkrat naprošen.[19]

* * *

Bilo je še v času predpriprav na
koncil, v razmeroma mirnem
obdobju, ko je msgr. Escrivá začutil
potrebo, da Janezu XXIII. odpre svoje
srce. Datum avdience je bil določen
za 5. marec 1960. Pogovor je bil
nadvse prisrčen. Papežev prijazni in
dobrodušni značaj ga je onkraj
kakršnekoli protokolarne hladnosti
naravnost vabil, da mu spregovori z
vso zaupnostjo. Toda ustanovitelja je
preplavila ganjenost, kot se mu je
dogajalo vselej, kadar je bil v
navzočnosti svetega očeta,
Kristusovega namestnika.[20] Od tiste
radostne živčnosti so se mu zatresle
roke in glas. S sinovsko zaupljivostjo
je papežu predstavil apostolsko delo,



ki ga je Opus Dei vršil po svetu, in
neustrezni cerkvenopravni položaj, v
katerem je tičal. Prosil ga je za
rešitev tega problema. Papež mu v
tistem trenutku ni mogel obljubiti kaj
več kot to, da bo primer še enkrat
predložen v obravnavo kuriji, kakor
hitro bo koncil zaključen.[21]

Na svetega očeta je napravila
prijeten vtis spontanost, ki je bila
obenem prežeta z vso spoštljivostjo, s
katero se je msgr. Escrivá obračal
nanj in mu govoril o univerzalnosti
apostolata Opus Dei:

Sveti oče, mu je zagotavljal, v našem
Delu so vsi ljudje, naj so bili katoliki
ali ne, našli prijazen kraj.
Ekumenizma se nisem naučil od vaše
svetosti. On se je ganjen nasmejal, saj
je vedel, da je Sveti sedež že leta 1950
pooblastil Opus Dei, da lahko med
svoje sodelavce sprejema tudi
nekatoličane in celo nekristjane.[22]



(Kot smo že zgoraj omenili, je Janez
XXIII. v preteklosti vršil diplomatsko
službo v deželah, ki so bile z
razkolom tradicionalno oddaljene od
Rima, in je med cilje, h katerim naj bi
stremel koncil, uvrstil edinost z
»ločenimi brati«. Papežu je bilo tudi
znano, da je Sveti sedež dovolil, da
Opus Dei kot sodelavce sprejema
ljudi, ki niso katoličani, in celo
nekristjane. Ob ustanoviteljevi
pripombi na tej avdienci si ni mogel
kaj, da se ne bi očetovsko nasmejal.)
[23]

Ob koncu pogovora je bilo tisto
srečanje ovekovečeno s fotografijo:
levo od papeža Álvaro del Portillo, na
njegovi desni pa ustanovitelj, oblečen
v pražnjo opravo papeškega hišnega
prelata in z ganljivim izrazom na
obličju, vedoč, da stoji ob
Kristusovem namestniku.

Leta 1960 je moral ustanovitelj
opraviti več dolgih potovanj izven



Rima. Med 25. aprilom in 9. majem je
prepotoval Italijo. Nato je dva
meseca prebil v Veliki Britaniji, na
jesen pa prejel častni doktorat
Univerze v Zaragozi in bil imenovan
za častnega meščana Pamplone, kot
že rečeno.

Tistim, ki so se ukvarjali s
pripravami na koncil, so ti meseci
minili, kot bi trenil. Tudi življenje
msgr. Escrivája je teklo z vso naglico.
Kot vedno se je z vso prizadevnostjo
posvečal vodenju Dela in od blizu
spremljal njegov razvoj v daljnih
deželah. Toda institucionalno
vprašanje, se pravi iskanje dokončne
cerkvenopravne oblike, ki bi
ustrezala naravi in duhu Opus Dei, je
bilo edino, kar ga je zares skrbelo, saj
je bila ta zadeva še vedno nerešena.
Slovesna otvoritev koncila je bila
napovedana za jesen 1962. V času
vesoljnega cerkvenega zborovanja bi
bilo najbrž težko najti priložnost za
pogovor z Janezom XXIII., zato je že



prej zaprosil za zasebno avdienco pri
svetem očetu, ki so mu jo kmalu
odobrili. Tako je 27. junija 1962 lahko
papežu razodel, kar mu je ležalo na
srcu. Iz oči v oči mu je spregovoril o
duhu in apostolatu Opus Dei.
Podobno kot ob avdienci leta 1960 so
se svetemu očetu globoko vtisnila v
dušo nova obzorja, ki so se s tem
odpirala v Cerkvi.

Čez nekaj dni, s še svežimi spomini
na svoj obisk pri »skupnem očetu
vseh kristjanov«, je pisal svojim
sinovom in hčeram, da bi z njimi
delil občutke ob tako nepozabni
avdienci. Po svoji dolžnosti, jim je
dejal, sem večkrat imel čast in
srečo videre Petrum [videti Petra],
vendar vam lahko zagotovim, da
je to zadnje srečanje s Kristusovim
namestnikom imelo prav poseben
pomen za naše Delo. O vsebini
razgovora mora sicer molčati, sme pa
jim povedati, da se z ljubeznijo
spominja tudi najmanjših



podrobnosti, povezanih z avdienco: 
… ne samo dneva in ure, pač pa
tudi njegovega pozornega in
očetovske naklonjenosti polnega
pogleda, nežnih kretenj njegove
roke, prisrčne topline njegovega
glasu, globokega in vedrega
veselja, ki ga odseva njegovo
obličje […]. Vse nas nosi v svojem
srcu. Pozna nas in nas popolnoma
razume.[24]

Ustanovitelj seveda ni javno
razkrival podrobnosti svojega
pogovora z Janezom XXIII., nekaj o
tem pa vseeno lahko zaslutimo, če
sledimo stikom med papeževim
osebnim tajnikom, msgr. Lorisom
Francescom Capovillo, in msgr.
Escrivájem. Tri dni po avdienci, 30.
junija 1962, ustanovitelj piše tajniku
in mu sporoča željo svetega očeta:
naj obišče njegovega tajnika,
monsinjorja Capovillo. To je razlog,
pravi le-temu, da si vas dovoljujem
prositi za srečanje, pri katerem bi



poleg časti, da vas spoznam, imel
tudi priložnost izpolniti prijetno
naročilo svetega očeta, da vam
izročim dokumente, povezane z
Opus Dei.[25]

Do srečanja je prišlo in v odgovoru
na neko poznejše pismo je
ustanovitelj 21. julija 1962
monsinjorju Capovilli pisal o tem, 
kako naglo je sveti oče razumel
duha in cilj Opus Dei, se pravi
prizadevanje za življenje
evangeljske popolnosti in za
apostolat, ki ga vsakdo opravlja
na svojem delovnem mestu, v svoji
službi, ne da bi člani postali
menihi ali redovniki, četudi cenijo
in imajo zelo radi tiste, ki znotraj
Cerkve služijo Bogu na ta način.[26]

Te besede živo osvetljujejo
optimistično vzdušje, navzoče v
krožnem pismu, ki ga je ustanovitelj
po papeški avdienci junija 1962
napisal vsem centrom Opus Dei.



Morda so se mu res odprla nebesa in
je zaslutil trenutek, ko bo dovršen
cerkvenopravni iter Opus Dei,
vendar ni kar križem rok čakal na
konec koncila. Kaj takega bi ne bilo
prav nič podobno njegovemu
značaju. Kakor hitro se je vrnil iz
Londona, kjer je preživel nekaj
tednov, je že iskal nove priložnosti za
pogovor z monsinjorjem Capovillo, 
da bi mu ustno sporočil, kar je v
pismu težko povedati.[27] Tako se je
še naprej držal napotkov, prejetih od
svetega očeta.

Jeseni 1962 je potekalo prvo
koncilsko zasedanje, ki je bilo
zaključeno 8. decembra. Razprave so
bile silno počasne. Treba je bilo
spremeniti pravilnik in odložiti
zasedanja do meseca septembra
naslednjega leta.

Za božič je monsinjorju Capovilli
poslal voščilo:

Prevzvišeni in dragi monsinjor!



Ker se mi ne zdi primerno prositi za
avdienco pri svetem očetu in ker ne
želim tratiti vašega dragocenega
časa, vam pošiljam par vrstic s
prošnjo, da njegovi svetosti ponižno
posredujete moje sinovsko voščilo, ki
ga spremlja moja in vseh mojih otrok
v Opus Dei nenehna molitev in žrtev
za našega preljubega in častitega
papeža.[28]

Želel si je, da bi ga pred začetkom
drugega koncilskega zasedanja sveti
oče še enkrat sprejel na avdienci.
Počakal je, da je minilo nekaj
mesecev, nato pa izkoristil pošiljko
nekih publikacij in jo pospremil s
pripisom v oklepaju, ki se je
dobesedno glasil: (kako bi bil vesel,
če bi mogel obiskati njegovo
svetost).[29]

A ni bilo mogoče. Papež je umrl 3.
junija 1963, po dolgi agoniji, v kateri
je njegova izjemna telesna



vzdržljivost bíla dolgotrajen boj z
boleznijo.

* * *

Spet so se zvrstile pogrebne
slovesnosti. Spet je bil sklican
konklave. Izvoljen je bil kardinal
Montini in si nadel ime Pavel VI.
Tistega 21. junija 1963 je ustanovitelj
kardinalu Cicognaniju, državnemu
tajniku Svetega sedeža, poslal
telegram, v katerem je obnovil svojo
gorečo vdanost svetemu očetu in
molitev za plodovit pontifikat.[30]

Nekaj dni pozneje pa je pisal
monsinjorju Capovilli, mu izrekel
sožalje ob izgubi Janeza XXIII. in mu
v tolažbo dejal, da bo Pavel VI.
nadaljeval svetlo pot, ki jo je odprl
preminuli sveti oče. Poleg tega, mu
je še omenil, je bil msgr. Montini
(novi papež) prva prijateljska
roka, ki mi je ponudila pomoč, ko
sem daljnega leta 1946 prišel v
Rim.[31]



Pred dnevi je ustanovitelj prejel lepo
število dokumentov, povezanih z
zgodovino Dela in z njegovo
ustanovitvijo. Gospod Leopoldo Eijo
y Garay jih je v Madridu pripravil, da
bi jih poslali njegovemu dragemu
Jožefmariju. Nemara je ostareli
patriarh že vnaprej zaslutil, da se
bliža trenutek njegovega odhoda s
tega sveta. Ustanovitelj ga v pismu
sprašuje: Vas bomo kmalu lahko
videli v Rimu?[32] Gospod Leopoldo
mu ni mogel odgovoriti. Umrl je
nekaj tednov zatem.

Lahko si predstavljaš, kako me je to
prizadelo, piše ustanovitelj
madridskemu pomožnemu škofu, saj
sem ga vedno imel resnično rad.
Čeprav sem prepričan, da je Bog
njegovo dolgo in plodovito
duhovništvo že nagradil z nebeško
slavo, molim za večni počitek
njegove duše in upam, da bo prejel
veliko plačilo za nadnaravni pogled
in pogum, s katerim je znal



velikodušno podpirati Opus Dei in
tega grešnika, ko je bilo to potrebno.
[33]

Pavel VI. je 29. septembra 1963
otvoril drugo koncilsko zasedanje.
Uradno ga je zaključil meseca
decembra, nato pa v prvih dneh leta
1964 odpotoval na romanje v Sveto
deželo. Po povratku je 24. januarja
sprejel ustanovitelja na zasebni
avdienci. V dolgem pogovoru sta
obujala skupne spomine na težke in
vesele trenutke, na prihod msgr.
Escrivája v Rim ter njegove
cerkvenopravne napore v rimski
kuriji. Pri tej temi se je ustanovitelj
razgovoril, saj zadeva še ni bila
dokončno rešena. Ob koncu avdience
je Pavlu VI. izročil pismo, v katerem
je izrazil veliko spoštovanje in
hvaležnost, ki ga je do njega čutil
Opus Dei. Med drugim je tam pisalo:

Spominjam se velike dobrohotnosti,
ki ste jo od daljnega leta 1946



velikodušno izkazovali Delu in
njegovemu ponižnemu ustanovitelju,
ter nasvetov, naklonjenosti in
spodbud vaše svetosti, ko ste vršili
službo namestnika v državnem
tajništvu. Spodaj podpisani pred vašo
svetost polaga to, kar prišteva k duhu
in pastorali Opus Dei: željo služiti
Cerkvi tako, kot Ona želi, da ji
služimo. Takšen namen je vselej
vodil duhovniško delo pisca teh
vrstic v šestintridesetih letih življenja
Opus Dei.[34]

Z mislijo na svoje otroke v Yauyosu in
v celotnem Peruju je pisal msgr.
Ignaciu Maríi de Orbegozu ter pri
tem povzel ganljivi del pogovora:

Pred nekaj dnevi me je sveti oče
sprejel na dolgi in nadvse prisrčni
avdienci – več kot tri četrt ure – in o
vsem sem spregovoril z zaupanjem,
oprtim na ljubezen do Petra, ki jo je
Gospod položil v moje srce. Večkrat
me je objel, bil je ganjen ob spominu



na nekdanje reči, pa tudi jaz sem se
raznežil. Na koncu sem mu rekel, da
je z menoj prišel tudi Álvaro, in
povabil ga je, naj vstopi, ter z vašim
bratom obujal spomine na njuna
pogosta srečanja, od leta ’46 dalje.
Papež je rekel Álvaru: Sono diventato
vecchio [postal sem star]. In sveti oče
je bil znova ganjen, ko mu je vaš brat
odvrnil: Santità, è diventato Pietro
[Svetost, postali ste Peter]. Pred
slovesom je podelil dolg in ljubezniv
blagoslov za obe sekciji, za vsakogar
od nas, za vsako dejavnost, za vsak
namen, in z nama se je želel dvakrat
fotografirati, medtem ko je Álvaru
potihoma mrmral: Don Alváro, don
Alváro …[35]

Topel sprejem, ki ga je bil deležen od
Pavla VI., je Jožefmarija spodbudil,
da je papežu zaupal nekaj osebnega,
kar je dotlej zadrževal v svojem srcu,
pri čemer je bil blagor duš njegova
edina želja. Gre za obsežno sporočilo
v obliki pisma z datumom 14. junij



1964.[36] Svetemu očetu je sinovsko
odprl svojo dušo brez namere, da bi
njegove besede sprožile kak poseben
odmev. Poleti 1964 se je mudil zunaj
Rima in 15. avgusta pisal
monsinjorju Dell’Acqui ter ponovno
zaprosil za avdienco pri Pavlu VI.
Sveti oče ga je sprejel 10. oktobra.
Med avdienco je Jožefmarija znova
izpostavil zadevo, ki ga je skrbela,
kot bomo videli v nadaljevanju.[37]

Večkrat je bil globoko ganjen spričo
papeževih izrazov naklonjenosti.[38] V
pismu španskemu regionalnemu
vikarju podoživlja svoja čustva ob
tisti avdienci: Kako dobro sem se
čutil poplačanega za vse stvari,
darovane Gospodu in laetitia v teh
sedemintridesetih letih![39]

* * *

Od vsega začetka je ustanovitelj
skrbno spremljal potek vesoljnega
cerkvenega zbora. Čeprav osebno ni
bil navzoč na koncilskih sejah, je bil



njegov doprinos posebej dragocen in
težko nadomestljiv. Potem ko se je
uskladil s predsedstvom in
tajništvom koncila, da bi lahko
govoril s koncilskimi očeti, vselej
znotraj omejitev službene tajnosti,
jim je po potrebi dajal na razpolago
študijsko in delovno gradivo.[40]

Dnevno je nekaj časa posvečal temu
opravilu, začenši s tistimi koncilskimi
očeti, ki so bili člani Opus Dei. »Vsako
popoldne se je eno uro pogovarjal z
nami,« pripoveduje eden od njih,
»nam pomagal z nasveti in nam
skušal osvetliti obravnavane
teme.«[41]

Ustanovitelj je imel široko, vesoljno
in globoko vizijo o Cerkvi v svetu.
Pridobil jo je ne samo z branjem in
umskim spoznavanjem, ampak
predvsem tudi z izkušnjami, ki jih je
doživel med bivanjem v Španiji,
Italiji in Veliki Britaniji, ter z
vodenjem centrov Opus Dei v več kot
dvajsetih državah. Zaradi te obsežne



pastoralne izkušnje se je poleg
drugih z ustanoviteljem posvetoval
kardinal Siri, ki je svojo izkušnjo na
škofijski ravni želel razširiti na
vesoljni obseg koncila.[42]

Nekaj prelatov je ustanovitelja že
poznalo. Mnogi drugi so se z njim
srečali v času koncila. Nekatere je
gnala radovednost in so želeli slišati
njegovo mnenje o kateri izmed
zadev, obravnavanih na koncilskih
sejah. Drugi so se nanj obračali v
upanju, da bi našli ustrezne
odgovore na vprašanja o laikatu. Na
vse je napravila vtis njegova izredna
sposobnost svetovanja ter
nadnaravni čut, s katerim se je
loteval posameznih problemov.[43]

Prijetno vzdušje pri pogovoru z njim
in način, kako je znal dušam
nakazati smer za bodočnost Cerkve,
sta v Villo Tevere privlačila več in
več obiskovalcev. Joaquín Mestre,
tedanji tajnik valencijskega nadškofa,
monsinjorja Olaechee, pripoveduje,



da je svojega nadškofa velikokrat
spremljal pri obisku na centralnem
sedežu Opus Dei in je lahko videl
»ogromno število škofov prihajati in
odhajati skozi vrata tiste hiše, tako da
so včasih morali čakati, da so prišli
na vrsto za pogovor z
ustanoviteljem«.[44]

Mnogi izmed tistih koncilskih očetov
so nevede iskali toplino njegove
družbe in mir, ki ga je dušam vlivala
njegova navzočnost. Kardinalu
Françoisu Martyju so se pogovori z
ustanoviteljem vtisnili v spomin kot
globoko duhovno doživetje: srečanje
s človekom, ki je govoril samo o
Bogu. »Čas, preživet v kramljanju z
njim,« pravi, »je bil kakor čas
molitve.«[45]

V tistih dneh je Villo Tevere obiskala
skupina francosko govorečih
cerkvenih dostojanstvenikov. Med
njimi – pripoveduje msgr. Herranz –
so bili tedanji nadškof mesta Reims,



kardinal François Marty; škof v
Liègeu, msgr. Guillaume Marie van
Zuylen; škof v kraju Saint-Claude,
msgr. Claude Constant Marie Flusin;
škof v Angersu, msgr. Henri Mazerat,
ter msgr. Willy Onclin, dekan
Fakultete za cerkveno pravo v
Leuvnu in izvedenec različnih
koncilskih komisij. Pogovor je
nanesel na vprašanje o apostolatu
laikov in eden izmed navzočih
prelatov je ponovil misel, ki je bila v
tistih dneh precej razširjena v
koncilskih krogih, ter dejal, da je
naloga laikov krščansko poživljati
časne strukture tega sveta, da bi jih
preobrazili. Ustanovitelj je zelo
odločno in s prijaznim nasmehom na
obrazu segel v besedo:

Samo če imajo kontemplativno dušo,
ekscelenca! Kajti drugače ne bodo
preobrazili ničesar; prej kot to bodo
preobraženi oni sami: in namesto da
bi pokristjanili svet, se bodo
spremenili v posvetne kristjane.[46]



Jožefmarijev vpliv na koncilske
očete, ki so ga obiskovali, je bil
občuten predvsem zaradi njegove
moralne avtoritete. »Na zasedanjih
ga sicer nisem videval […],« pravi
msgr. Hervás, »vendar je bila za tiste,
ki smo sodelovali na tem vélikem
zborovanju, njegova duhovna
navzočnost nekaj povsem jasnega in
zelo nadnaravnega, v spoštljivosti do
dela koncilskih očetov in brez
vsiljevanja kakršnegakoli osebnega
stališča.«[47]

Ustanovitelj je v koncil polagal veliko
upanja. Pričakoval je potrditev vere
in morale ter posodobitev
apostolskih dejavnosti, vendar na tak
način, da se ohrani quod semper,
quod ubique, quod ab omnibus
creditum est, se pravi, da je ohranjen
nedotakljivi zaklad vere skozi
zgodovino Cerkve.[48] Prosil je za
okrepitev papeške avtoritete in
nenehno ponavljal, da je treba oblast
svetega očeta spoštovati v vsej njeni



celovitosti. Še preden so se na
koncilskih razpravah pojavile kritike,
je slutil napade na prvenstvo
Apostolskega sedeža, ki se bodo
sklicevali na domnevno potrebo po
prilagoditvi hierarhične strukture
Cerkve modernemu pojmovanju
demokracije v civilni družbi. Te
slutnje, osnovane na vznemirjenju, ki
neredko spremlja vesoljne cerkvene
zbore, so se kmalu začele
uresničevati.[49]

Svarilni klic je zagnal razmeroma
zgodaj, saj pismo njegovim sinovom
in hčeram ob 2. oktobru 1963
sovpada z začetkom drugega
koncilskega zasedanja. To je bilo
opozorilo vsem članom Opus Dei:

Prav dobro poznate, predragi sinovi
in hčere, mojo zaskrbljenost in nemir
zaradi doktrinalne zmede –
teoretične in praktične –, ki se vedno
bolj širi na vse strani. To zmedo so
povzročile različne okoliščine našega



časa, pa tudi določena zmotna
tolmačenja, pristranska namigovanja
in lažne novice, ki so ob drugem
vatikanskem vesoljnem cerkvenem
zboru prišle na uho vsem ljudem.[50]

Tisk in druga sredstva družbenega
obveščanja so dogajanje na koncilu
prikazovala s potvarjanjem dejstev
ter javnosti (in tudi samim
koncilskim očetom) predstavljala
izmaličeno podobo o delu, ki je tam
potekalo. Komentarji k razpravam so
se pisali, kakor se je pač zahotelo
novinarjem, ki so v razhajajočih se
pogledih videli strateške
porazdelitve, utrjevanje položajev za
nadaljnje bitke, soočenja med starim
in novim, med tradicionalnim in
modernim. Predvsem pa je v celoti
prevladovala dialektična
interpretacija koncilske zgodovine, ki
je Svetemu Duhu pripisovala zgolj
postransko vlogo. Ustanovitelja je
silno žalostilo, da so tudi nekateri
mediji, ki naj bi sicer bili katoliški,



objavljali mnenja brez kakršnegakoli
nadnaravnega čuta ter sledili
ideologijam, obsojenim s strani
cerkvenega učiteljstva.[51]

Obdobje tretjega koncilskega
zasedanja sega od 14. septembra do
21. novembra 1964. Do takrat je
ustanovitelj svojim otrokom o teh
vprašanjih napisal že dve pismi: eno
februarja in drugo avgusta 1964.[52]

Nadaljevali so se vsakovrstni pritiski
na koncilske očete in zahteve po
reviziji odločitev, o katerih se je
cerkveno učiteljstvo že izreklo in ki
niso spadale v delovni načrt.
Istočasno so se širile novice, s
katerimi je bila zasejana zmeda in je
bila kršena službena tajnost.
Govorilo se je, da se je treba »odpreti
svetu« in da bi morali cerkvene
strukture in ustanove brez
kakršnihkoli zadržkov »posodobiti«.
V nekem pismu iz leta 1964
ustanovitelj omenja nestrpne in
skrajne reformiste, ki jim načelo



oblasti povzroča patološko
razdražljivost.[53] Prav tako potoži
zaradi nove legije improvizatorskih
reformatorjev, navzočih celo med
duhovniki in redovniki, ki z
obžalovanja vredno otročjostjo iz
gole želje po spremembah poskušajo
spreminjati navade in ustanove. 
Razvnemajo se ob napredku
modernega sveta, piše ustanovitelj, 
in ne da bi dojeli globoke vrednote
ter najboljša znamenja časa, se
spuščajo v vročično dirko, ki
njihovim dušam škoduje, ki
njihovo delo napravlja jalovo, pri
sovražnikih Cerkve in države pa
vzbuja porogljiv nasmeh.[54]

Kmalu, že leta 1963, se je v
razpoloženju številnih koncilskih
očetov začelo pojavljati pritajeno in
naraščajoče nelagodje, ki so ga
povzročile kritike izven Vatikana ter
odkloni od vnaprej določenih
načrtov in ciljev koncila, ki jih
nekateri niso hoteli sprejeti. Težko je



bilo obvladovati potek sej in čutiti je
bilo nekakšno nevidno manipulacijo,
podprto od zunaj s pomočjo tiska in
radia. Zaskrbljen nad takšnimi
razmerami se je Pavel VI., da bi
preprečil še hujšo škodo, odločil
zaključek koncila pospešiti. To je
sporočil svojim najožjim sodelavcem,
med katerimi je bil tudi msgr.
Dell’Acqua.[55] Skladno s to razumno
potezo je ustanovitelj 23. aprila 1964
pisal Pavlu VI.:

Vaši svetosti si drznem zaupati
boleče občutke tesnobe, ki me
obhajajo, ko opazujem, kako je na
tem vesoljnem cerkvenem zboru, iz
katerega bo Sveti Duh pridobil obilne
sadove za sveto Cerkev, prišlo do
hudo neugodnega – drznem si reči
zmedenega – stanja v duhu pastirjev
in njihovih čred: v duhovnikih,
bogoslovcih in vernikih […]. Želel bi
dodati, sveti oče, da molim, da ves
Opus Dei moli za vašo vzvišeno in
preljubo osebo ter za vaše namene,



da bi bilo mogoče v kratkem sedanji
koncil zaključiti, pa tudi za ogromno
delo, ki ga bo treba opraviti v času po
koncilu.[56]

Zadnje zasedanje drugega
vatikanskega koncila se je začelo 14.
septembra 1965. Nekaj dni zatem, 4.
oktobra, je Pavel VI. nagovoril
skupščino Organizacije združenih
narodov. Po povratku v Rim je izdal
več odlokov in izjav. Potek koncila se
je bližal koncu, in preden so se
pojavili poslednji dokumenti, je
ustanovitelj spodbudil svoje ljudi, naj
strnejo vrste okrog papeža. Bodite
zelo blizu svetemu očetu, il dolce
Cristo in terra [sladkemu Kristusu
na zemlji]. Pozorno sledite
njegovim naukom, premišljujte jih
v molitvi, branite jih z besedo in s
peresom.[57]

Sredi osebnih žalitev in
nenaklonjenosti nekaterih do papeža
je ustanovitelj storil, kar je le mogel,



da bi ga seznanjal z novicami, ki bi
ga lahko razveselile. Zavedajoč se te
pozornosti je Pavel VI. hotel javno
pokazati, kako ceni Opus Dei in
njegovega ustanovitelja. Manjkalo je
le nekaj tednov do slovesnosti ob
sklepu koncila, predvidene za 8.
december 1965, ko je papež izrazil
željo, da bi predtem otvoril Center
ELIS. Ta center je bil vzgojno-
socialna ustanova, namenjena
delavski mladini v rimskem predelu
Tiburtino. Načrtovati so jo začeli že
pred leti, ko je Janez XXIII. odločil,
naj se sredstva, zbrana ob 80.
rojstnem dnevu Pija XII., namenijo
za kakšno socialno dejavnost, njena
izvedba in upravljanje pa naj bo
zaupana Opus Dei.[58]

Msgr. Dell’Acqua je posebej
izpostavil papeževo željo, da naj se
otvoritev izvede v času zasedanja
drugega vatikanskega koncila. Tako
bi koncilski očetje, če bi želeli, lahko
obiskali ta center in začutili



papeževo skrb za družbene sloje, ki
so najbolj potrebni verske in
strokovne pomoči, ter njegovo
naklonjenost do Opus Dei.[59]

Pavel VI. je 21. novembra slovesno
otvoril župnijsko cerkev in
pripadajoča poslopja. V uradnem
govoru, ki ga je imel v prostorih
Centra ELIS, je sveti oče z gorečimi
besedami izrekel zahvalo vsem, ki so
pripomogli k uresničenju tega
načrta, kar je »še dodaten dokaz za
ljubezen do Cerkve«. Kot odgovor na
papeževe besede je ustanovitelj na
kratko orisal zgodovino centra,
njegovo rojstvo in poslanstvo
služenja mladim, ki se bodo naučili, 
da je posvečeno in posvečujoče
delo bistveni sestavni del
kristjanove poklicanosti.[60]

Globoka čustva so prevzemala
Jožefmarija, ko je bral ta nagovor, saj
se je zavedal navzočnosti
Kristusovega namestnika na zemlji.



Tudi Pavel VI. je bil vidno ganjen in
ob odhodu iz Centra ELIS je vpričo
vseh vzkliknil: Qui tutto è Opus Dei!
(Tukaj je vse Opus Dei).[61] V slovo je
papež ustanovitelja prisrčno objel.

Drugi vatikanski cerkveni zbor je bil
sklenjen z uradno slovesnostjo 8.
decembra 1965.

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Prim. Javier Echevarría, Sum. 2353.

[2] AGP, P01 X-1958, str. 65.

[3] Prim. Javier Echevarría, Sum. 2354.

[4] V času ko je bil Roncalli še beneški
patriarh, je med potovanjem v
Španijo obiskal Študentski dom Estila
v Santiagu de Compostela. Prijetno
vzdušje in veselje v tem študentskem

https://opusdei.org/sl-si/article/3-pokoncilska-leta
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


domu, ki so ga vodili člani Opus Dei,
sta nanj naredila vtis in v spominsko
knjigo je 23. 7. 1954 lastnoročno
zapisal te zgovorne besede: »+
Angelo Giuseppe, kardinal Roncalli,
beneški patriarh. Pokorščina, Veselje
in Mir.« Nekaj dni je prebil še v neki
drugi hiši, ki je bila pod duhovnim
vodstvom Opus Dei, v Študentskem
domu Miraflores v Zaragozi.

[5] V motupropriju Superno Dei nutu
(5. 6. 1960), s katerim so bile
vzpostavljene pripravljalne komisije,
je bilo rečeno: »Za navdih Najvišjega
štejemo zamisel o sklicu vesoljnega
cerkvenega zbora, ki je bila vse od
začetka našega pontifikata navzoča v
naših mislih kakor cvet
nepričakovane pomladi.« V
apostolski konstituciji, s katero je bil
koncil sklican (Humanae Salutis, 25.
12. 1961), pa sveti oče pravi: »Neki
globoki glas v našem duhu smo
sprejeli kakor prihajajoč od zgoraj
ter presodili, da je že dozorel čas za



to, da Katoliški cerkvi in svetu
ponudimo nov dar vesoljnega
cerkvenega zbora.«

[6] Álvaro del Portillo, Sum. 946.

[7] Prim. apost. konst. Humanae
Salutis (25. 12. 1961), št. 16.

[8] Prim. Giacomo Barabino, Sum.
4526. Msgr. Barabino, ki je bil takrat
tajnik kardinala Sirija, je
ustanovitelja spoznal na začetku
drugega vatikanskega koncila.

[9] Humanae Salutis, št. 18.

[10] Ko je bil koncil oznanjen, je
ustanovitelj »v veliki želji, da bi sledil
volji papeža, to sporočil vsem svojim
otrokom. Prosil jih je, naj podvojijo
molitev za svetega očeta in njegove
namene, da bi Sveti Duh po
posredovanju sv. Marije izlil svoje
milosti v korist te pobude« (Ignacio
Celaya Urrutia, Sum. 5926).



Kakor hitro je papež Janez XXIII.
naznanil svoj namen o sklicu
cerkvenega zbora, je ustanovitelj
»vsem centrom poslal sporočilo s
prošnjo, naj molijo in dnevno Bogu
izročajo en del rožnega venca, sveto
mašo, nekatera dejanja mrtvičenja
ter vse, kar vsakomur narekuje
njegova osebna pobožnost, da bi
Sveti Duh razsvetlil papeža in
njegove sodelavce« (Ernesto Juliá
Díaz, Sum. 4142).

[11] Pismo iz Londona monsinjorju
Lorisu Francescu Capovilli,
EF-620925-1. Msgr. Loris Francesco
Capovilla je bil papežev tajnik od leta
1961. V letu 1967 je postal nadškof v
mestu Chieti. Korespondenca med
ustanoviteljem in različnimi uradi
ter posamezniki v okviru Svetega
sedeža je v italijanskem jeziku.

[12] Pismo monsinjorju Lorisu
Francescu Capovilli, EF-621125-1.

[13] Pismo 24. 10. 1965, št. 4.



[14] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
947.

[15] Prim. Javier Echevarría, Sum.
2456.

[16] Álvaro del Portillo, Sum. 949;
Julián Herranz Casado, Sum. 3932.

[17] Pri pripravah in poteku koncila je
sodelovalo več članov Opus Dei:
duhovnik Julián Herranz Casado, ki
je bil član »Komisije za disciplino
klera in krščanskega ljudstva« in
»Papeške komisije za revizijo
Zakonika cerkvenega prava«; msgr.
Salvador Canals Navarrete, ravno
tako duhovnik Opus Dei in avditor
Rimske rote, ki je sodeloval kot
izvedenec v različnih koncilskih
komisijah; ter še nekateri drugih
člani Dela, profesorji teologije in
cerkvenega prava, ki so sodelovali
pri uvajanju koncilskih določb, npr.
Amadeo de Fuenmayor Champín,
Xavier de Ayala Delgado in profesor



Pedro Lombardía Díaz. Prim. Álvaro
del Portillo, Sum. 954.

V pismu kardinalu Domenicu
Tardiniju z dne 28. junija 1960 mu je
ustanovitelj kot odgovor na uradno
prošnjo poslal seznam dvanajstih
članov Opus Dei, da bi lahko izmed
njih po svoji želji izbral sodelavce za
delo v pripravljalnih komisijah na
drugi vatikanski koncil (prim. Pismo,
EF-600628-1).

[18] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
953–954. Ustanovitelj je bil takrat
med drugim imenovan za svetovalca
»Papeške komisije za avtentično
razlago Zakonika cerkvenega prava«,
in sicer 21. marca 1961 (RHF,
D-15103).

[19] Nekajkrat je na prošnjo koncilskih
komisij nudil svojo pomoč v obliki
predlogov, mnenj ali nasvetov, kar je
v določenih primerih privedlo do
konkretnega sodelovanja pri
koncilskem delu. Tako je na primer 1.



marca 1963 tajnik »Komisije za
disciplino klera in krščanskega
ljudstva«, to je bil Álvaro del Portillo,
uradno zaprosil ustanovitelja za
mnenje o vsebinah, ki naj bi bile
vključene v priročnik za župnike in v
Direktorij za katehezo (prim. RHF,
D-15263, dokument obsega tudi
odgovor in mnenje, poslano 5. marca
1963).

[20] Prim. Javier Echevarría, Sum.
2354.

[21] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
950.

[22] Pogovori, št. 22.

[23] Že od prvih časov Dela je
ustanovitelj čutil potrebo po resnem
apostolatu ad fidem, se pravi po
apostolatu med ljudmi, ki nimajo
katoliške vere. Sveti sedež je zaprosil
za dovoljenje, da bi smel kot
sodelavce Opus Dei sprejemati
nekatolike. Na rimski kuriji so mu



odgovorili, da dotlej še nihče ni prosil
za kaj takega, ter ga zavrnili z
besedami: »Monsinjor, vi vedno
hočete kaj novega!« Čez čas je spet
poskusil. Tokrat ga niso kar gladko
zavrnili, pač pa so mu odgovorili s
tako imenovanim dilata. To je
pomenilo, da je zadeva ostala odprta.
Dilata, pripominja ustanovitelj, je
nadvse moder pristop, ki ga je
iznašla rimska kurija za primere,
ko je treba odgovoriti nekomu, ki
ima prav, vendar mu tega ne
morejo potrditi (Javier Echevarría, 
Sum. 2145).

Razumno je počakal, da je minilo
nekaj časa, in leta 1950, ob predlogu
za dokončno odobritev Statuta, je v
njem predvidel tudi nekatoliške
sodelavce (prim. Álvaro del Portillo, 
Sum. 541–542; Joaquín Alonso
Pacheco, Sum. 4676; Mario Lantini, 
Sum. 3582).



Sodelavci niso člani Opus Dei, vendar
sodelujejo pri njegovih apostolskih
dejavnostih z molitvijo, z denarnimi
prispevki in pogosto tudi s svojim
delom. Kar je bilo že leta poprej 
resničnost v duhu in življenju, je
Sveti sedež odobril leta 1950, kot piše
ustanovitelj svojim hčeram in
sinovom:

Protestanti najrazličnejših
denominacij, judje, muslimani,
pogani prehajajo od plemenitega
prijateljstva s kakšno mojo hčerjo
ali sinom k udeležbi pri
apostolskih dejavnostih. Kakor pri
hoji po klancu navzgor imajo na ta
način priložnost spoznati
bogastvo duha, zaobjeto v
krščanskem nauku. Mnogim bo
Gospod naklonil milost vere in
tako nagradil njihovo dobro voljo,
ki se odraža v vdanem
sodelovanju pri dobrih delih
(Pismo 12. 12. 1952, št. 33).



[24] Pismo, EF-620712-1. Ustanovitelj
to pismo označi kot »krožno«. Kopijo
tega pisma je poslal papeževemu
tajniku, msgr. Lorisu Capovilli, v
želji, da bi jo ta izročil papežu in bi se
papež lahko dotaknil ljubezni, ki so
jo do njega čutili v Opus Dei. Prim.
Pismo, EF-620716-1.

[25] Pismo, EF-620630-1.

[26] Pismo, EF-620721-1.
Ustanoviteljeva korespondenca z
monsinjorjem Lorisom Capovillo je
obilna, upoštevajoč, da so takrat
potekale priprave na koncil: deset
pisem v desetih mesecih. V teh
pismih med drugim govori o
fotografijah s posvetilom Janeza
XXIII., ki jih je ustanovitelj želel
poslati v vse centre Dela; pa tudi o
papeževi pobudi, da bi postavili dve
spominski plošči, posvečeni
njegovemu obisku, ki ga je takrat še
kot kardinal Roncalli opravil v dveh
študentskih domovih, ustanovah



korporativnega apostolata Opus Dei
v Zaragozi in v Santiagu de
Compostela. Prim. Pisma,
EF-620802-1, EF-621125-1 idr.

[27] Pismo, EF-620925-1. V zvezi s
pogovorom: EF-621125-1.

[28] Pismo, EF-621200-1.

[29] Pismo, EF-630428-1.

[30] Telegram monsinjorju Amletu
Giovanniju Cicognaniju, EF-630621-1.
Na volitve in na lastnosti izvoljenega
papeža je ustanovitelj gledal zelo
nadnaravno. Msgr. Giovanni Cheli
pripoveduje, da je ob smrti Janeza
XXIII. napovedoval, kdo bi lahko
postal njegov naslednik. Msgr.
Escrivá pa je njegove špekulacije
ostro presekal in dejal: Tudi če bi
izvoljeni prišel iz kakšnega
plemena divjakov, z obročki v nosu
in ušesih, bi se jaz nemudoma
vrgel k njegovim nogam ter mu
rekel, da je celotno Delo



brezpogojno predano njemu v
služenje (Giovanni Cheli, Sum. 5256).

[31] Pismo, EF-630624-1.

[32] Pismo msgr. Leopoldu Eiju y
Garayu, EF-630618-1.

[33] Pismo iz Pariza monsinjorju Joséju
Maríi Garcíi Lahigueri, EF-630902-1.

[34] Pismo, EF-640124-1. Papež je med
avdienco izrazil zanimanje za
cerkvenopravni položaj Opus Dei in
ustanovitelja prosil za izvod Statuta.
Nekaj dni pozneje, 14. februarja, je
msgr. Dell’Acqua prejel pismo s
priloženo kopijo Statuta, da bi jo
izročil Pavlu VI.; poleg tega pa še
dokument o duhu Opus Dei (De
Spiritu), zgoščen zapis (appunto) o
naravi, duhu in cerkvenopravni
ureditvi Opus Dei ter ustanoviteljevo
pismo članom Dela o
institucionalnem vprašanju Opus Dei
(EF-581002-1); celotno besedilo tega
pisma v: Amadeo de Fuenmayor et



al., op. cit., Apéndice Documental 40,
str. 563–565 (prim. Pismo papežu
Pavlu VI., EF-640214-2).

[35] Pismo, EF-640205-1.

[36] Prim. Pismo papežu Pavlu VI.,
EF-640614-1.

[37] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
568; tudi Javier Echevarría, Sum.
2358.

[38] Prim. Rokopisno sporočilo Pavla
VI. ustanovitelju Opus Dei, 1. 10.
1964, RHF, D-15239.

[39] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-641024-2. In laetitia – v veselju.

[40] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
956.

[41] Ignacio María de Orbegozo
Goicoechea, Sum. 7283.

[42] Prim. Giacomo Barabino, Sum.
4524.



[43] Prim. Fernando Valenciano
Polack, Sum. 7119.

[44] Joaquín Mestre Palacio, Sum. 6534.
Druga priča omenja »izredno veliko
število kardinalov, nadškofov in
škofov, ki so prihajali od
vsepovsod« (Juan Udaondo
Barinagarrementería, Sum. 5045).

[45] Kardinal François Marty, Prošnja
za beatifikacijo, poslana Janezu
Pavlu II., Pariz, 8. 1. 1979.

[46] Julián Herranz Casado, Sum. 3933.
Med tistim pogovorom je bila malo
kasneje izrečena še ena trditev v
istem slogu: da laikom pripada
poslanstvo urejati sekularne
strukture skladno z božjo voljo. In
ustanovitelj je nemudoma dodal:

Da, ampak najprej morajo biti oni
sami dodobra urejeni v svoji
notranjosti, tako da so možje in
žene globokega notranjega
življenja, duše molitve in žrtve. V



nasprotnem primeru, namesto da
bi te družinske in družbene stvari
urejali, bodo tja prinašali svoj
lastni osebni nered (prav tam).

[47] Juan Hervás Benet, v: Testimonios
…, op. cit., str. 199.

[48] Prim. Ignacio Celaya Urrutia, Sum.
5927.

[49] Poleg globoke vere v delovanje
Svetega Duha na koncilu je imel tudi
izostren teološki čut za razumevanje
odprtih vprašanj in veliko
sposobnost razločevanja glede
posameznih oseb. Msgr. Rolf Thomas
pričuje, da je po ogledu neke
televizijske oddaje o razpravah na
koncilu, v kateri je nastopil profesor
Hans Küng, ustanovitelj z veliko
bolečino spregovoril, kako mučen
vtis so nanj naredile njegove besede.
Če upoštevamo nadaljnji razplet
dogodkov, je bilo to izjemno
daljnovidno (prim. Rolf Thomas, 
Sum. 7700).



[50] Pismo 2. 10. 1963, št. 1.

[51] Prim. Joaquín Alonso Pacheco, 
Sum. 4705. Tisk in mediji nasploh so
skušali izjave koncilskih očetov
razlagati kot drže, v katerih so iskali
nasprotja. Razdelili so jih na dva
tabora – na progresiste in integriste,
na dobre in slabe, na pristaše
sprememb in na zagrizene branilce
ustaljene dogme – ter jim pripisali
vlogo nasprotnikov v izmišljenih
bitkah. »Zato se ne gre čuditi, če so
bili na poslednjih koncilskih sejah
številni govori in odzivi koncilskih
očetov pogojeni mnogo bolj, kot pa so
si oni sami predstavljali« (Louis
Bouyer, Cattolicesimo in
decomposizione, Brescia 1969, str.
22).

[52] Pismo 14. 2. 1964 in Pismo 15. 8.
1964.

[53] Pismo 15. 8. 1964, št. 10. Pismo z
dne 14. februarja istega leta je
posebej namenjeno strokovnjakom



in raziskovalcem na področju
filozofskih in teoloških znanosti. V
njem vzpostavi načelo čutiti s
Kristusovo Cerkvijo vedno in v
vsem. Sicer pa ustanovitelj spodbuja
popolno svobodo raziskovanja brez
drugih omejitev razen tistih, ki jih za
kristjane določi cerkveno učiteljstvo.
Svojim otrokom svetuje, naj pred
morebitnimi napadi branijo
avtoriteto svetega očeta in naj
učenjaki previdno bežijo proč od
vsakršne skrajnosti in od
nezmernega hlepenja po novostih.
Naj zagovarjajo, kar je
najtrdnejše; naj vselej dajo
prednost temu, kar najbolje
ustreza [cerkvenemu] izročilu
(Pismo 14. 2. 1964, št. 12–13).

[54] Pismo 15. 8. 1964, št. 56.

[55] Angelo Dell’Acqua se je rodil 9. 12.
1903 v Milanu. Mašniško posvečenje
je prejel 9. 5. 1926, škofovsko pa 27.
12. 1958; dne 17. 2. 1963 je postal



namestnik za redne zadeve v
vatikanskem državnem tajništvu.
Pavel VI. ga je na konzistoriju 26. 6.
1967 povišal v kardinala in ga 13. 1.
1968 imenoval za vikarja rimske
škofije. Umrl je 27. 8. 1972.

Msgr. Dell’Acqua je velikokrat govoril
z ustanoviteljem in ga »seznanil z
veliko zaskrbljenostjo svetega očeta
zaradi problemov in različnih mnenj,
ki so se pokazala na drugem
vatikanskem vesoljnem cerkvenem
zboru. Povedal mu je, da je ta
situacija nenehno predmet papeževe
osebne molitve in da je veliko svojih
sodelavcev prosil za mnenje o tem,
ali bi bilo primerno koncilsko delo
pospešiti in zborovanje
zaključiti« (Javier Echevarría, Sum.
2466; prim. tudi Álvaro del Portillo, 
Sum. 958).

[56] Pismo, EF-640423-2. Istega dne
(Pismo, EF-640423-1) je ustanovitelj
pisal monsinjorju Angelu Dell’Acqui: 



Prilagam pismo za svetega očeta,
ki ga narekuje edinole moja
ljubezen do svete Cerkve in do
papeža. Vsekakor prepuščam
zadevo vaši najboljši presoji (glede
odločitve, ali naj pismo izroči papežu
ali ne).

»To dopisovanje,« pripominja msgr.
Álvaro del Portillo, »ni bilo zgolj plod
njunega tesnega prijateljstva, marveč
ga je v tem duhu spodbujal sam sveti
oče« (prim. Álvaro del Portillo, Sum.
957).

V času, ko je ustanovitelj pisal te
vrstice, je bila kriza v Cerkvi že
dejstvo. Znameniti cerkveni
zgodovinar Hubert Jedin, ki spočetka
tega ni hotel sprejeti, naposled ni
mogel drugače, kot da prizna resnost
nastalega položaja. »Kriza je bila
navzoča,« piše zgodovinar, »do nje je
prišlo, ker nekaterim ni bilo dovolj
izpeljati koncil, temveč so v njem
videli zgolj začetno sprožitev, po



kateri bi sledil val radikalnih
inovacij, ki se v resnici ne bi kaj dosti
ozirale na koncilske odloke« (Hubert
Jedin, Storia della mia vita, Brescia
1987, str. 324).

Nekateri drugi avtorji, na primer
francoski filozof Jacques Maritain, so
menili, da je kriza obstajala že prej,
pred koncilom, v obliki imanentne
apostazije (se pravi odpadništva, ki je
odločeno za vsako ceno ostati znotraj
Cerkve). Na začetku koncila je začela
prihajati na plan ob pretanjeni
medijski manipulaciji kot nekakšno
naraščajoče nelagodje v ozadju, nato
pa se je sprevrgla v razglašanje
»sprememb« v Cerkvi in spodbujanje
izrazov tako imenovanega
»koncilskega duha« (prim. Jacques
Maritain, Le paysan de la Garonne,
Pariz 1966, str. 16).

[57] Pismo 24. 10. 1965, št. 73.

[58] Na vatikanskem državnem
tajništvu so se glede omenjene



pobude Janeza XXIII. posvetovali z
ustanoviteljem. Do leta 1965, ko je bil
izobraževalni kompleks skoraj
dokončan, je moral ustanovitelj v ta
namen storiti marsikatero žrtev.
Celotno Delo, predvsem v Italiji, se je
moralo odreči nekaterim
apostolskim dejavnostim ter posvetiti
tej pobudi več osebnega dela, da bi
bilo mogoče zamisel uresničiti in
zagotoviti dovolj osebja, ki je bilo
potrebno za socialno ustanovo
tolikšnega obsega (prim. Umberto
Farri, Sum. 3421; Teresa Acerbis, 
Sum. 4962).

Načrt je vključeval: Center ELIS, šolo
SAFI in župnijsko cerkev sv. Janeza
Krstnika v Collatinu. K Centru ELIS
so spadali: študentski dom,
izobraževalni center tehniških strok
(strojništvo, elektronika, obrtne
delavnice), mladinski klubi,
knjižnica, športni centri, tečaji
družinskega usposabljanja idr.
Mednarodno žensko hotelirsko šolo



(SAFI) skupaj s pripadajočimi
dejavnostmi so vodile članice Dela,
župnijo pa duhovniki Opus Dei.

[59] Prim. Álvaro del Portillo, PR, str.
988; Javier Echevarría, Sum. 2358.
Številni kardinali in škofje, ki so se v
tistih dneh mudili v Rimu, so obiskali
Center ELIS in tamkajšnjo šolo, da bi
v metodah krščanskega in
osebnostnega izobraževanja našli
navdih za bodoče socialne in
apostolske iniciative v svojih škofijah
(prim. Teresa Acerbis, Sum. 4964).

[60] L’Osservatore Romano, 22./23. 11.
1965.

[61] Fernando Valenciano Polack, Sum.
7109; Javier Echevarría, Sum. 2359.
Ta pogovor s papežem se je
ustanovitelja tako globoko dotaknil,
da je v dneh po tej slovesnosti
večkrat dejal: Bil sem zelo ganjen.
Ob takih priložnostih sem bil
vedno ganjen: ob Piju XII., ob
Janezu XXIII. in ob Pavlu VI., zato



ker imam vero (Álvaro del Portillo, 
Sum. 786). V nekem trenutku,
pripoveduje msgr. Francesco
Angelicchio, ko je papežu izrekal
dobrodošlico, je komajda zmogel
obvladati svoj glas (on, ki je bil sicer
tako vajen javnega nastopanja) in
roke so se mu tresle, ko je držal liste
z besedilom (prim. Francesco
Angelicchio, Sum. 3518).

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/2-koncil-1962-1965/ (17. Feb.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/2-koncil-1962-1965/
https://opusdei.org/sl-si/article/2-koncil-1962-1965/

	2. Koncil (1962–1965)

