
opusdei.org

2. Delo prejme
odobritev kot
»pobožna zveza«

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

18. Apr. 2020

↗ Nazaj na kazalo

Poslednji meseci babičinega življenja
na tem svetu so bili precej burni. Na
tem sicer ni nič posebnega, saj so bile
nesreče – Gospodov križ – pri
Escrivájevih pogost obiskovalec.
Sredi stisk je Jožefmarija, odkar je

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


postal glava družine, vselej dosledno
sledil nasvetu svojega pokojnega
očeta. Nikdar ni pozabil, kako jih je
gospod José, ko je bil on še otrok v
Logroñu, spodbujal, naj se med seboj
podpirajo, strnejo vrste in drug
drugemu nudijo zavetje v naročju
družine. Na ta način so bili kos vsem
tegobam. Obilo gorja je v življenju
okusila gospa Dolores, toda težave in
bridkosti so se vselej ublažile ob
domačem ognjišču, kjer so vsi nosili
bremena vseh.

Pa vendar jo je v njenih zadnjih dneh
doletela neprijetna izkušnja, ko je
morala gledati, kako je njen sin javno
očrnjen. Tedaj je razumevajoče
povzela njegov položaj: zares ni imel
niti enega mirnega dneva. Člani
družine Escrivá so bili z
nadnaravnim podvigom Dela tako
povezani, da so se še naprej držali
nasveta gospoda Joséja in so
ustanovitelju trdno stali ob strani. V
tem duhu lahko razumemo



Jožefmarijeve besede, ko je dva dni
pred babičino smrtjo iz Léride pisal
Álvaru in mu dal zelo konkretno
naročilo za gospo Dolores:

Poskrbi, da bo babica izročila tegobe
svoje bolezni za moje namene, ki
niso nič drugega kot prošnja
Gospodu, naj nam skrajša te napore –
če je takšna njegova Volja – in naj
nam, dokler trajajo, naklanja veselje
in nadnaravni pogled ter veliko
ljubezni, da bi jih mogli prenašati.[1]

Kateri novi napori so to bili? Je imel
v mislih žalostne dogodke, ki so se
zgodili pozimi 1940/1941 v
Barceloni?

* * *

Konec državljanske vojne je
vsepovsod prinesel preporod
pobožnega življenja in verskega
dogajanja. Ponekod so bile spričo
zagona več let zatirane gorečnosti
znova vzpostavljena društva in



bratovščine. Spet so doživele razcvet
Marijine kongregacije, ki so jih po
večjih prestolnicah provinc vodili
jezuiti. V Barceloni je bil njihov vodja
pater Manuel María Vergés, goreč
jezuit, velik duhovni govornik
korpulentne postave in urejenega
videza, mož z mogočnim glasom in
vneto zavzet za napredek tega
marijanskega združenja.[2] V mestu ni
bilo pomembne verske dejavnosti,
pri kateri ne bi na neki način uradno
sodelovali tudi člani kongregacije.
Eden izmed najbolj izstopajočih
dogodkov je bila slovesna
devetdnevnica k Brezmadežni,
katere sklep je bil 8. decembra. Leta
1940 je pater Vergés oznanil, da bo
tisto leto na ta dan prišel pridigat
pater Carrillo de Albornoz SJ. Obetal
se je svečan, vendar ne neobičajen
dogodek, saj so devetdnevnico
obhajali v šolah, samostanih in
župnijah po vsej Španiji ter kot
pridigarje vabili imenitne goste.



Pobožnost se je odvijala v cerkvi na
Ulici Caspe, poleg provincialne kurije
in šole, ki jo je tam imela Družba
Jezusova, kjer je bil tudi sedež
Marijine kongregacije. V množici
mladih, ki so poslušali madridskega
pridigarja, sta bila tudi študent
industrijskega inženirstva Rafael
Escolá in njegov prijatelj Juan
Bautista Torelló, bodoči psihiater.
Oba sta bila na moč presenečena, ko
sta prvi večer devetdnevnice slišala
patra Carrilla navajati stavke, ki so
bili dobesedno vzeti iz Poti (Rafael je
za sprejem v Delo zaprosil dva
meseca prej in je to knjigo dnevno
uporabljal za meditacijo, Juan
Bautista pa sicer še ni pripadal Delu,
vendar je knjigo znal skorajda na
pamet).

Sodeč po njuni prvi reakciji najbrž
nista povsem dojela besed patra
Carrilla, kajti v naslednjih dneh sta
prijatelja, ne da bi temu posvečala
posebno pozornost, preštevala,



kolikokrat je pridigar s prižnice
citiral Pot. »Danes je bilo sedemkrat!
… Danes osemkrat!« je štel Juan
Bautista,[3] ne da bi opazil, da je bilo
govornikovo početje v resnici
seciranje knjige in izpostavljanje
tega, kar se mu je v njeni vsebini
zdelo neskladno s krščanskim
naukom. Šlo je za prvi korak, kako
mlade člane kongregacije odvrniti od
nečesa, kar je bilo pozneje označeno
kot »nova herezija«, ki se je širila
med mladino.

(Niti Rafael niti Juan Bautista nista
sprevidela, komu so bili streli patra
Carrilla namenjeni. Le kako bi si
mogla predstavljati, da bo kdo javno
obsodil knjigo, ki jo je odobrila
cerkvena oblast? V tistem trenutku ju
je čudilo zgolj to, da pridigar ni
omenil avtorjevega imena niti dela,
iz katerega so navedki prihajali.)[4]

Medtem je ustanovitelj, ne vedoč, kaj
se je oznanjalo s prižnice, in ne da bi



se obotavljal spričo skromnega
števila svojih sledilcev v Barceloni,
le-te drzno opogumljal pri njihovem
apostolatu. Bil je prepričan, da
Gospod njegovih sinov ne bo spustil
iz rok in jim bo dal posebnih milosti,
da bi zmogli biti kos takratnim
okoliščinam. Tako jih je kmalu po
otvoritvi centra Palau, ki ni premogel
niti osnovnega pohištva, že
spodbujal, naj napravijo korak
naprej in odprejo študentski dom: 
Bomo imeli veliko hišo v Barceloni
prihodnje akademsko leto? jim je
pisal. Od vas je odvisno.[5]

Pozneje jim v božičnem voščilu
pravi:

Kako se imate v teh prazničnih dneh?
Jaz prosim Jezusa, naj vam dá
trdnega duha, polnega veselja in
mladosti, kar je značilno za našo
družino.



Vaša pisma prebiram počasi, in
čeprav ne boste verjeli, nanje vedno
odgovorim. O tem povprašajte Njega.

Pošiljam vam objem in vas
blagoslavljam. Vesel božič. Vaš oče

Mariano.[6]

Nekaj tednov pozneje, proti sredini
januarja 1941, je pater Vergés, po
besedah tam navzočega člana
kongregacije, Santiaga Balcellsa, imel
»epohalno pridigo«. Santiago je
predtem slišal govoriti o Delu,
vendar se takrat zanj ni kaj dosti
zanimal. Vedel pa je, da je njegov
brat Alfonso bral Pot ter obiskoval
center Palau in da je bila najemna
pogodba za stanovanje pisana na
njegovo ime, ker je bil izmed mladih
študentov, ki so bili v stiku z Delom,
edini z zaključenim študijem
medicine. Preostali niso izpolnjevali
niti zakonsko določenega starostnega
pogoja.[7]



Santiago Balcells si ni mogel kaj, da
se mu ne bi v spomin vtisnili ključni
poudarki tiste pridige, o kateri se je
potem med člani kongregacije precej
razpravljalo.

»Kolikor se spominjam,«
pripoveduje, »je pater Vergés na
začetku svojega nagovora povedal,
da se v kongregaciji dogajajo zelo
hude stvari, saj so med nami izdajalci
… Mogoče je, da so se nekateri v
dobri veri pustili preslepiti
propagandi nekega združenja, ki se
je brez kakršnekoli odobritve s strani
papeža ali krajevnega škofa […]
hotelo predstaviti z neko novo
duhovnostjo … in z novimi
krepostmi: ‘Prisila, nepopustljivost in
brezobzirnost – od kdaj so to
kreposti?’ je dejal […].

Vidi se, da ta nova duhovnost svojim
članom dovoljuje, da lažejo, namreč
zanesljivo vem, da nekateri so člani,
vendar so mi to zanikali. Razen tega



pa so sanjači, kajti če se z nami, ki
smo duhovniki in redovniki, ki
imamo tonzuro in nosimo še habit
ter smo podvrženi urniku in
disciplini, dogaja, kar se pač dogaja
…, in se celo zgodi, da kdo habit obesi
na klin – le kaj se bo šele zgodilo s
temi mladimi, ki so brez
kakršnegakoli razpoznavnega
znamenja, oblečeni v suknjič in
kravato, svobodni, da gredo, kamor
se jim zahoče? Praktično nemogoče
je, da bi vztrajali.«[8]

Če se postavimo v vzdušje tistega
časa, ni nenavadno, da so nekateri
(pater Carrillo in drugi) zmotno
mislili, da je pridiganje o
posvečevanju sredi sveta nevarno in
zgrešeno, in da so skladno s tem
odločno ukrepali. Kot bomo videli, je
ustanovitelj Opus Dei vedno menil,
da so ljudje, ki so znotraj Cerkve tako
silovito nasprotovali Delu, tako
ravnali misleč, da na ta način služijo



Bogu (putantes obsequium se
praestare Deo – Jn 16,2).

Ko tukaj obravnavamo nekatere
dogodke, ki zdaj spadajo že v
zgodovino, je treba dodati, da so bili
za vernike Opus Dei, ki so zanje
vedeli, povod za večjo zedinjenost z
božjo voljo, ne da bi pri tem slabo
sodili o namenih kogarkoli – tudi v
tem so sledili Jožefmarijevemu
zgledu. Sedaj lahko ta dejstva
navajamo kot potrditev tega, kar je
oče že predvidel, in sicer: da bodo
čez čas drugi ljudje, brez osnove za
presojanje tedanjih razmer, izrabili
tiste zmotne trditve z neodgovornim
in nekritičnim ponavljanjem ter da
ne bo manjkalo posameznikov, ki
bodo to počeli z namenom napadati
Cerkev.

Santiago, eden izmed redkih tam
navzočih, ki se mu je počasi začelo
svitati, v katero smer so ciljale
besede patra Vergésa, je napel ušesa.



Pridigar je nato prebral 28. člen
statuta Marijinih kongregacij, ki je
članom prepovedoval »vstopati v
katerokoli drugo tovrstno združenje
ali združenje s podobnimi cilji«. Tako
so torej dobro vedeli, česa naj se
držijo – jih je posvaril –, kajti kot
voditelj in odgovoren za njihove duše
je nameraval skladno s tem dosledno
ravnati. Poslušalci so se še vedno
spraševali, kaj je imel v mislih, ko je
govornik kar naenkrat sklenil svoj
nagovor, rekoč, da »ve, kdo zahaja v
stanovanje na Ulici Balmes 62, in da
bodo vsi, ki bodo hodili v to
stanovanje, pa naj bodo zgolj
privrženci tistega združenja ali pa
dejansko člani, izključeni iz
kongregacije in izbrisani iz knjige
Device Marije«.[9]

Te besede, izrečene kot slovesna
izjava in grožnja, so med navzočimi
povzročile nepopisne občutke. Ko je
bila svečanost končana, so nekateri
ogovorili Santiaga Balcellsa ter ga



prosili, naj jim pove kaj več o svojem
bratu Alfonsu. Toda v tistem
trenutku Santiago še ni bil obveščen
o tem, kar se je njegovemu bratu
pripetilo kakšno uro poprej.

Poslušajmo, kako nam o tem v prvi
osebi pripoveduje Alfonso: »Ko sem
se neko nedeljo udeležil tedenskega
srečanja kongregacije, me je poklical
pater direktor – to je bil pater Vergés
SJ – ter mi brez ovinkarjenja povedal,
da ‘sem izključen iz kongregacije’. Ko
sem presenečen in ne da bi doumel
razlog, vprašal: ‘Pater, zakaj …?’ mi je
pokazal vrata in zgolj dodal:
‘Izključen si, ker si judež in izdajalec
kongregacije.’«[10]

Izključitvi Alfonsa Balcellsa so sledile
še druge. Pater Vergés je verjel, da
»ravna dosledno«, ko je upošteval
ovadbe s strani ogleduhov, ki so bili
po njegovih navodilih nastavljeni v
nekem baru na Ulici Balmes, nasproti
centra Palau.



Ves ta pogrom zoper mladinska
združenja, ki so jih obravnavali kot
zmotna in katerih cilj naj bi bil »žeti
na tujem polju« ter odvračati
redovniške poklice s pretvezo, da se
lahko posvečujejo v življenju sredi
sveta, je izhajal od patra Carrilla. Kot
se je zgodilo že v Madridu, so te
doktrinalne sodbe spremljale
neverjetne in groteskne govorice, ki
so bile gotovo plod bujne domišljije
mladih, nekoliko nepremišljenih
študentov. Fantom z Ulice Balmes so
pripisovali nepojmljive navade, kot
na primer to, da naj bi na lesenem
križu v kapeli izvajali križanja ali da
so se zatekali v samoto gorskih vrhov
in tam meditirali. (Brez dvoma je bila
ta planinska praksa povezana s tem,
da so na izletih po poti molili rožni
venec ali pa v naročju gorá opravljali
premišljevalno molitev.)[11]

* * *



Ko se je 14. januarja 1941 v pismu
nekemu prijatelju bežno dotaknil
bridkosti, ki jih je trpel zaradi
blatenja Dela, je ustanovitelj dejal:
Gospod zna pelinu dodati sladkost.
In tako je zapisal kljub temu, da je
bilo preveč dobrih ljudi, ki ne
razumejo ali nočejo razumeti.[12]

Da bi torej ubranil resnico pred
lažnimi novicami, je madridski škof,
gospod Leopoldo, sklenil, da z
odlokom o odobritvi Dela ne gre več
odlašati. To naj bi pomirilo
razbesneli vihar.[13]

Spričo dejstva, da sta tako
Jožefmarija kot tudi cerkveni pravnik
Bueno Monreal v svojih poskusih za
primerno umestitev Opus Dei znotraj
cerkvene zakonodaje obtičala v slepi
ulici, so se zatekli k izhodu v sili ter
morali sprejeti najmanj neustrezno
rešitev. In glede na to, da člani Dela
niso redovniki, temveč običajni
verniki, »je edina pravna pot, ki je
bila mogoča v tedanji



cerkvenopravni ureditvi, bila pot
laiških združenj«, pripoveduje
škofijski kanonist. »Glede teh
združenj je bilo tudi jasno, da Opus
Dei ni mogel biti niti tretji red niti 
bratovščina, zato je preostala edino
še možnost, da privzame obliko 
pobožne zveze.«[14]

Potem ko je gospod škof pregledal
pravilnik in druge ustanovitvene
dokumente Opus Dei, jih je v drugem
tednu februarja 1941 vrnil
Jožefmariju skupaj z lističem, na
katerega je s svinčnikom zapisal
nekaj nebistvenih opazk. Mesec dni
pozneje je ustanovitelj oddal
dokončno besedilo in priložil listič,
na katerem je gospod Leopoldo podal
tiste neznatne napotke. Ko je škof
zagledal tisti listič, je obzirno, kakor
bi hotel pokazati, da sam ni imel
deleža pri ustanovni karizmi, ki je
bila pridržana izključno Jožefmariju,
dejal: »Če pred Bogom spoznate, da
ni primerno upoštevati tega, kar sem



zapisal, potem naj se to ne upošteva;
kajti navdih o Delu je bil dan
vam.«[15]

Naslednji dan je Jožefmarija na
škofijo poslal dopis s prošnjo, naj se
Opus Dei cerkvenopravno odobri kot 
pobožna zveza, zraven pa priložil še
pismo, datirano z 20. marcem:

Oče, pošiljam vam dopis, kakor ste ga
popravili. Zapisal sem datum 14.
februar, da bi bil odlok lahko izdan
na god sv. Jožefa.

Kmalu moram odpotovati v
Barcelono in Valencijo. Ko bi se le
mogel ob odhodu že veseliti
odobritve![16]

Dne 24. marca opoldne je v hiši na
Ulici Diego de León zazvonil telefon.
Oglasil se je Jožefmarija. Na zvezi je
bil škof in mu naznanil, da je na
praznik sv. Jožefa izdal odlok o
odobritvi Opus Dei. Prekipevajoč od
veselja je novico sporočil gospe



Dolores in skupaj z njo ter s Carmen
in še s tremi ali štirimi, ki so bili
takrat doma, je šel v kapelo zmolit Te
Deum.

Prvo vest o tem so v centru Palau
prejeli v zgoščeni obliki, saj je
brzojavka obsegala zgolj dve besedi: 
Odobreno. Mariano.[17]

Odloka, povezana z odobritvijo, je
generalni vikar Casimiro Morcillo 25.
marca izročil Jožefmariju.[18]

Mimogrede mu je povedal, da je
ravno po podpisu odlokov v dvorec
slučajno prispel gospod nuncij, msgr.
Cicognani. Gospod Leopoldo ga je o
tem koraku nemudoma obvestil:

»Gospod nuncij, pravkar smo
odobrili Delo gospoda Joséja Maríe
Escrivája.«

»Da … da, napisal je neko knjigo
izrekov … Pot,« je dejal msgr.
Cicognani, kot da bi si skušal
priklicati v spomin nekaj, o čemer



mu je nekdo – z neznanim namenom
– že spregovoril. Ko je obiskovalec
opravil z uradnimi zadevami in je
vikar ostal sam s škofom, ga je slednji
vprašal: »Se vam ne zdi, da je bil
gospod nuncij vnaprej obveščen in
nastrojen proti Joséju Maríi?«

»Saj mi je že Escrivá povedal, da so
hoteli poslati njegovo knjigo v Rim,
da bi jo obsodili,« je pristavil
Casimiro. »So to res poskusili?«[19]

Še isti teden se je Jožefmarija
odpravil v Valencijo, kjer naj bi od
30. marca do 5. aprila imel duhovne
vaje za dekleta iz Katoliške akcije.
Veselje zaradi odobritve Dela se je, ko
je ustanovitelj pobliže proučil odlok,
skazilo. Izvorno besedilo, ki ga je s
tolikšno ljubeznijo sestavil gospod
Leopoldo po posvetovanju z
Jožefmarijem, je bilo izmaličeno. Kot
je škof pravilno slutil, je bil nuncij
popolnoma seznanjen z govoricami
in klevetami, ki so krožile o Opus Dei,



in je gospodu Leopoldu svetoval, naj
izloči tisto, kar bi bilo mogoče na tak
ali drugačen način tolmačiti kot
nekaj skrajnega. Bal se je, da bi bila
ranjena občutljivost tretjih oseb ali
da bi se morala cerkvena oblast
vmešavati v poulične razprtije.
Gospod Leopoldo je moral torej
besedilo izpiliti, pri tem pa je od
tistega, kar je sprva želel predstaviti
kot jasen, neizpodbiten in hvale poln
dokument o ustanovi, od katere je
bilo pričakovati velik duhovni blagor
za škofijo in za vesoljno Cerkev v
bližnji prihodnosti, ostal zgolj
pravniški dokument, ki je bil sicer
pohvalen, toda brez potrebne
natančnosti, s katero bi bilo dejansko
stanje razčiščeno enkrat za vselej.[20]

A Gospod je ljubezniv in znapelinu
dodati sladkost. Iz tistih duhovnih
vaj v vasi Alacuás pri Valenciji sta
izšla dva ženska poklica za Delo. Oče
je to darilo prepoznal kot še eno
izmed kapljic medu, s katerimi je



Gospod omilil njegove grenkobe.
Tisti dve dekleti – ime jima je bilo
Encarnita Ortega in Enrica Botella –
nista nikoli izvedeli, kakšno ceno je
oče plačal zanju. Pa tudi tega ne, da
je naslednji dan po končanih
duhovnih vajah, 6. aprila, ko sta šli v
študentski dom na Ulici Samaniego,
da bi ju Jožefmarija predstavil,
ustanovitelj prejel posebno
spoznanje. Gospod mu je prav tisto
jutro dal vedeti, da se nuncij ne bo
pustil prepričati na podlagi simpatije
ali antipatije do Dela. Takole
pripoveduje v enem izmed svojih
pisem:

Na cvetno nedeljo 1941 sem pri maši
po obhajilu premišljeval o temačnem
obzorju s tisto – vsaj človeško –
srčnostjo, ki se je postavila v bran in
pred seboj ni imela drugega kot mojo
šibkost, druge človeške obrambe pa
nisem imel. Ves utesnjen sem
Gospodu predstavil trenutne
okoliščine. In notranji izrek – brez



hrupa besed, kakršni so bili v mojem
življenju skoraj vsi, toda zelo
natančen in jasen – je bil tale: Da bi
se stvari uredile, se morajo zaplesti; v
nunciaturo boste vstopili lažje kot v
škofijski dvorec. To se je takrat zdelo
nekaj nemogočega. Ko sem se vrnil v
Madrid, sem lastnoročno zabeležko
izročil Álvaru, ki ga je ob tem – tako
kot mene – prevzela osuplost, vendar
tudi gotovost. Dejstva so božje
sporočilo potrdila kmalu zatem.[21]

Po vrnitvi v Madrid je obiskal
gospoda Leopolda, ki je zadovoljen
nad tem, da je cerkvenopravno
odobril Delo, to novico razglašal brez
zadržkov. »Za začetek,« je dejal
Jožefmariju, »je bila zaradi tega
preganjanja dosežena odobritev
Dela, saj se niti vam niti meni ni
mudilo.«[22]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

https://opusdei.org/sl-si/article/3-barcelonski-dogodki/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-2-knjiga/


[1] Pismo članom Dela v Madridu,
EF-410420-2.

[2] Pater Manuel M. Vergés i Furnells
SJ (1886–1956), je bil direktor
barcelonske Kongregacije
brezmadežne Device Marije in sv.
Alojzija Gonzage od leta 1923,
trideset let pozneje pa vrhovni
predstojnik dóma Marijinih
kongregacij. Prim. Frederic Udina i
Martorell, El Pare Vergés, S.I., Apòstol
de la Joventut. La Congregació de la
Immaculada, 1923–1953, Barcelona
1995; in spominska zgibanka ob
stoletnici rojstva patra Vergésa
(1886–1986), Barcelona 1986.

[3] Prim. Rafael Escolá Gil, RHF,
T-04837, str. 8; in Juan Bautista
Torelló Barenys, Sum. 5195.

[4] Prav tam.



[5] Pismo iz Madrida članom Dela v
Barceloni, EF-401115-1.

[6] Pismo iz Madrida članom Dela v
Barceloni, EF-401200-2.

[7] Prim. Alfonso Balcells Gorina, RHF,
T-00158, str. 6; in Santiago Balcells
Gorina, RHF, T-07025, str. 13. Alfonso
je ustanovitelja spoznal leta 1938, ko
je šel ta obiskat Juana Jiméneza
Vargasa na teruelsko fronto. Juan ga
je predstavil Jožefmariju. Pozneje,
septembra 1939, se je udeležil
duhovnih vaj v Burjasotu, na katerih
je pridigal ustanovitelj, vendar je za
sprejem v Opus Dei zaprosil šele
januarja 1943.

[8] Santiago Balcells Gorina, RHF,
T-07025, str. 8–10. V zvezi s »sveto
prisilo«, »sveto nepopustljivostjo« in
»sveto brezobzirnostjo« prim. Pot, št.
44, 387–391, 396, 398, 399 ter
ustrezne opombe v zgodovinsko-
kritični izdaji, ki jo je uredil Pedro
Rodríguez (Rialp, Madrid 2002).



[9] Prav tam. Prim. Juan Bautista
Torelló Barenys, Sum. 5195.

[10] Alfonso Balcells Gorina, RHF,
T-00158, str. 6.

[11] Prim. Juan Bautista Torelló
Barenys, Sum. 5195; Rafael Escolá Gil,
RHF, T-04837, str. 9. V zvezi z
izmišljotino o križu v kapeli pričuje
José Luis Múzquiz de Miguel, da »je v
barcelonskem centru Palau bil lesen
križ v sobi, ki je bila pozneje
preurejena v kapelo. Ena izmed
klevet, ki so se širile v tistem času, je
bila, da ‘se križamo na lesenem
križu’. Ko sem več let pozneje govoril
z Bartoloméjem Roigom, sem se
spomnil, da sem prvo informacijo o
Delu v Barceloni dobil od študentov,
njegovih prijateljev, ki so govorili, da
‘na Ulici Balmes neki študentje
opravljajo krvave obrede na nekem
lesenem križu’. Ko je za to izvedel
oče, je odločil, naj se tisti križ shrani
za prihodnost – ali za kakšno drugo



kapelo – in naj se namesto tega tja
postavi prav majhen križ: Tako ne
bodo mogli reči, je dodal v šali, da
se tam križamo, saj za nas ni
dovolj prostora« (RHF, T-04678/1,
str. 110).

[12] Pismo iz Madrida Emilianu
Amannu Amannu, EF-410114-1.

[13] Prim. RHF, D-15713.

[14] José María Bueno Monreal, v: 
Testimonios …, op. cit., str. 39–40.
Odločitev za pravno obliko pobožna
zveza ni pomenila, da je bila pot za
nadaljnji pravni razvoj zaprta. Razen
tega je dejstvo, da so se odločili za
enostavno odobritev, in ne za
vzpostavitev pravne osebe, »še
očitneje nakazovalo na začasno
naravo te izbire in na odprtost za
prihodnje možnosti, pri čemer je bil
še vedno izpolnjen praktični cilj, ki
ga je hotela cerkvena oblast glede
Opus Dei doseči: javno priznanje
njegovega obstoja s strani krajevnega



škofa, izraz podpore in spoštovanja s
strani cerkvene hierarhije ter
potrditev, da v njegovi naravi, ciljih
in predpisih delovanja ni ničesar, kar
bi nasprotovalo nauku
Cerkve« (Amadeo de Fuenmayor et
al., op. cit., str. 100).

[15] Zapisek z dne 19. 3. 1941, RHF,
D-15402. Ob isti priložnosti je škof
Jožefmariju izročil kopijo v Rim
poslane prošnje za dovoljenje za
uporabo prenosnega oltarja, ki bi ga
uporabljali za maševanje na
duhovnih vajah za študente in
mlade, na mesečnih duhovnih
obnovah ter drugih srečanjih in
pobožnostih. Preden mu je dal
kopijo, jo je podpisal s temi
besedami: »Prošnja, ki sem jo
sestavil, oddal in osebno priporočil v
Rimu meseca maja 1940. Leopoldo,
škof v M[adrid] - A[lcalá].« In ko mu
je dokument izročil, je dejal: »Za
primer, če bi jaz umrl, shranite v
svojem arhivu ta papir, ki je



neizpodbiten dokaz za to, da ste za
svojo dejavnost in za diskretnost
svojega dela vselej imeli podporo
svojega škofa« (prav tam in RHF,
D-15714-1).

Glej besedilo pravilnika (Regulae),
oddano hkrati s prošnjo za odobritev,
v: Amadeo de Fuenmayor et al., op.
cit., Apéndice Documental 5, str. 511–
513.

[16] Pismo iz Madrida msgr. Leopoldu
Eiju y Garayu, EF-410320-1.

[17] Ko je popoldne molil preces s
svojimi sinovi, je oče trikrat ponovil 
Oremus et pro Antistite nostro
Leopoldo; istega dne je novico pisno
sporočil gospodu Eliodoru Gilu
Riveri. Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
551; José Luis Múzquiz de Miguel, 
Sum. 5843; Pismo iz Madrida
Eliodoru Gilu Riveri, EF-410324-1. O
jedrnati brzojavki z novico o
odobritvi: Santiago Balcells Gorina,



RHF, T-07025, str. 18; in Laureano
López Rodó, RHF, T-04696, str. 8.

[18] Odloka sta bila dva: vsebina
prvega je bila odobritev Opus Dei,
drugi pa se je nanašal na hrambo
oddanih dokumentov. Spodaj sta
navedeni obe besedili:

»Po seznanitvi s prejeto prošnjo, ki jo
je vložil g. José M. Escrivá de
Balaguer, in potem ko smo skrbno
preučili Pravilnik, Življenje, Red,
Navade ter Ceremonial Opus Dei, ki
ga je ustanovil omenjeni gospod in ki
deluje z našim ter našega
generalnega vikarja dovoljenjem od
leta 1928, smo potrdili in s
pričujočim odlokom cerkvenopravno
odobrimo Opus Dei kot pobožno
zvezo, skladno s kanonom 708 
Zakonika cerkvenega prava. In po
posredovanju sv. Jožefa, na čigar god
nam je dano veselje cerkvenopravno
odobriti tako pomembno dejavnost
gorečnosti, prosimo Boga, n. G., naj



se ne izgubi nobeden izmed velikih
sadov, ki jih od nje pričakujemo.
Glede hrambe izvoda Pravilnika in
drugih dokumentov, naj se izvrši, kar
določamo v posebnem odloku.

Madrid, 19. marca 1941

L + S / Leopoldo, ordinarij Škofije
Madrid - Alcalá.«

In še odlok o hrambi:

»Potem ko je z današnjim dnem Opus
Dei odobren kot pobožna zveza,
ustanovljena leta 1928 z našim
pooblastilom in dovoljenjem, in
upoštevajoč diskretnost, ki jo je
zaradi večje božje slave in
učinkovitosti Dela treba spoštovati,
določamo, naj se izvod njegovega 
Pravilnika, Življenja, Reda, Navad,
Duha in Ceremoniala hrani v našem
tajnem arhivu.

Madrid, 19. marca, na god sv. Jožefa,
leta 1941.



L + S / Leopoldo, ordinarij Škofije
Madrid - Alcalá.«

Tadva odloka, ki sta bila shranjena v
tajnem arhivu Škofije Madrid, kar je
bilo nekaj običajnega v primeru
tovrstnih dokumentov, sta objavljena
v: Amadeo de Fuenmayor et al., op.
cit., Apéndices Documentales 6–7, str.
514–515.

[19] Zapisek z dne 25. 3. 1941, RHF,
D-30002.

[20] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
551; in Javier Echevarría, Sum. 2151
in 2152.

[21] Pismo 29. 12. 1947/14. 2. 1966, št.
12. Ohranjen je listič formata A6, na
katerega je Jožefmarija zgoščeno
zapisal ta izrek istega dne, 6. aprila
1941 (AGP, Sec. L.1, Leg. 16.). Prim.
tudi Álvaro del Portillo, Sum. 551.

[22] Poročilo o ustanoviteljevem
razgovoru z msgr. Leopoldom Eijom



y Garayem (8. 4. 1941), RHF, D-30003.
Delo je bilo odobreno, vendar ne
vzpostavljeno kot pobožna zveza. V 
Zakoniku cerkvenega prava iz leta
1917, kanon 686, je bilo določeno: »V
Cerkvi se ne priznava nobeno
združenje, ki ni bilo vzpostavljeno ali
vsaj odobreno s strani zakonite
cerkvene oblasti.« Pobožna zveza je
za razliko od drugih združenj, na
primer bratovščin, mogla biti
vzpostavljena (se pravi formalno
osnovana kot pravna oseba) ali
preprosto odobrena; v tem primeru
dejanje cerkvene oblasti »ne
vzpostavi združenja kot pravno
osebo, temveč ji dá pravico do
obstoja in zmožnost prejemati
duhovne milosti, zlasti
odpustke« (kanon 708). O tem:
Amadeo de Fuenmayor et al., op. cit.,
str. 100.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/2-delo-prejme-odobritev-kot-
pobozna-zveza/ (12. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/2-delo-prejme-odobritev-kot-pobozna-zveza/
https://opusdei.org/sl-si/article/2-delo-prejme-odobritev-kot-pobozna-zveza/
https://opusdei.org/sl-si/article/2-delo-prejme-odobritev-kot-pobozna-zveza/

	2. Delo prejme odobritev kot »pobožna zveza«

