
opusdei.org

100 papeževih
nasvetov za družine

Ob sklepu sinode o družini
objavljamo 100 kratkih
nasvetov papeža Frančiška, ki
so izbrani izmed njegovih
katehez od decembra 2014 do
septembra 2015.

3. Nov. 2015

1. “Prosim, hvala, oprosti.” Te
besede dejansko odpirajo pot za
dobro življenje v družini, za življenje
v miru. So preproste besede, vendar
jih ni tako preprosto prenesti v
prakso. V sebi skrivajo veliko moč:



moč za varovanje dóma, tudi za ceno
številnih težav in preizkušenj. V
nasprotnem primeru pa, če so
odsotne, se polagoma začnejo
pojavljati razpoke, ki lahko privedejo
celo do porušenja. (13. maj 2015)

2. Prva beseda je “prosim” (…).
Vstopanje v življenje drugega, četudi
je ta del našega življenja, zahteva
obzirnost nevsiljive drže, ki obnavlja
zaupanje in spoštovanje. Zaupanje
nas torej ne pooblašča, da bi vse
imeli za samoumevno. Ljubezen pa,
kadar je zelo intimna in globoka, še
toliko bolj terja spoštovanje
svobode in zmožnost čakanja, da
drugi odpre vrata svojega srca. (13.
maj 2015)

3. Preden kaj storimo v družini:
“Prosim, lahko to storim? Ti je všeč,
če naredim takole?” To je vzgojena
govorica, polna ljubezni. In to
prinaša družinam veliko dobrega.
(13. maj 2015)



4. Kristjan, ki ne zna reči hvala, je
nekdo, ki je pozabil božjo govorico.
Dobro poslušajte: Kristjan, ki ne zna
reči hvala, je nekdo, ki je pozabil
božjo govorico. (13. maj 2015)

5. Nekoč sem slišal nekega starega,
zelo modrega, zelo dobrega,
preprostega človeka, ki pa je imel
modrost pobožnosti, življenja, ko je
rekel: “Hvaležnost je rastlina, ki raste
samo v zemlji plemenitih duš.” Ta
plemenitost duše, ta božja milost v
duši nas spodbuja, da rečemo hvala,
nas spodbuja k hvaležnosti. Je cvet
plemenite duše. To je nekaj
čudovitega. (13. maj 2015)

6. Tretja beseda je “oprosti”. Težka
beseda, to je res, pa vendar tako
potrebna. Kadar manjka, nastanejo
majhne razpoke — celo brez da bi to
hoteli —, ki prerastejo v globoke
prepade. (13. maj 2015)

7. Priznati svoj prekršek in pokazati
željo po obnovitvi tega, kar je bilo



odvzeto — spoštovanje, iskrenost,
ljubezen —, nas napravlja vredne
odpuščanja. Tako se okužba zaustavi.
Če se nismo sposobni opravičiti,
pomeni, da tudi nismo sposobni
odpuščati. V hiši, kjer ljudje ne
prosijo za odpuščanje, primanjkuje
zraka, vodni tok zastane. Mnogo
čustvenih ran, mnogo raztrganih
družinskih vezi se začne z izgubo te
dragocene besede: “Oprosti mi.” (13.
maj 2015)

8. V zakonskem življenju prihaja do
prerekanja, včasih celo “letijo
krožniki”, vendar vam dam nasvet: 
nikdar naj se dan ne konča, brez da
bi se pomirila med seboj. Dobro
poslušajte: Sta se sprla mož in žena?
Otroci in starši? Ste se hudo sporekli?
To ni dobro, vendar to ni ključni
problem. Problem je v tem, da to
občutje ostane navzoče še naslednji
dan. Zatorej, če ste se sprli, naj se
nikdar dan ne konča, brez da bi se
spravili v družini. Kako pa naj



dosežem spravo? Naj pokleknem?
Ne! Le drobna gesta, nekaj majhnega
in že se vrne družinska harmonija.
Dovolj je kakšna nežnost, brez besed.
Ampak nikoli naj se ne konča dan
brez sprave. Je to jasno? Ni lahko,
ampak to je treba storiti. Tako bo
življenje lepše. (13. maj 2015)

9. Jezus se je rodil v družini. On bi
lahko prišel na senzacionalen način
ali kot vojščak, kot cesar … Ne, ne:
prihaja kot otrok v družino. Tole je
pomembno: zreti v jaslicah ta
prelep prizor (…). Nazareška
družina nas zavezuje, da znova
odkrijemo poklicanost in poslanstvo
družine, vsake družine. (17.
december 2014)

10. Koliko bi se matere lahko naučile
od Marijine pozornosti do tega Sina.
In koliko bi očetje lahko pridobili od
zgleda sv. Jožefa, pravičnega moža, ki
je svoje življenje posvetil
vzdrževanju in varovanju otroka in



svoje žene — svoje družine — v
težkih trenutkih. Da ne govorimo o
tem, kakšno spodbudo bi lahko mladi
našli v odraščajočem Jezusu za
razumevanje potrebe po tem, da
negujejo svojo najglobljo poklicanost
in da sanjajo o velikih stvareh. Jezus
je tistih trideset let gojil svojo
poklicanost, zaradi katere ga je poslal
Oče. In Jezus v tem času nikdar ni
postal malodušen, ampak je rasel v
pogumu, da bi napredoval v svojem
poslanstvu. (17. december 2014)

11. Vsaka krščanska družina lahko
na prvem mestu — kot sta storila
Marija in Jožef — sprejme Jezusa, ga
posluša, se z Njim pogovarja, ga
varuje, ga brani, z Njim raste; in tako
lahko izboljša svet (…). To je véliko
poslanstvo družine: dati prostor
Jezusu, ki prihaja, sprejeti Jezusa v
družino, v osebi otroka, moža, žene,
starih staršev … tam je Jezus. Tako ga
je treba sprejeti, da bi v tej družini
duhovno rasel. (17. december 2014)



12. Matere so najmočnejši protistrup
za širjenje sebičnega individualizma.
“Individuum” pomeni, “da ga ni
mogoče razdeliti”. Matere pa se, prav
nasprotno, “razdeljujejo” od
trenutka, ko sprejmejo otroka, da bi
ga dale svetu in ga vzgajale. Družba
brez mater bi bila nečloveška
družba, kajti celo v najtežjih
trenutkih znajo matere vedno
pričevati o nežnosti, o izročitvi, o
moralni moči (…). Brez mater ne
samo, da ne bi bilo novih vernikov,
temveč bi vera izgubila velik del
svoje preproste in globoke topline. (7.
januar 2015)

13. Res je, da moraš biti “kolega”
svojega otroka, vendar ne pozabi, da
si oče. Če se obnašaš samo kot kolega
svojega otroka, mu to ne koristilo.
(28. januar 2015)

14. Prva potreba je, da je oče navzoč
v družini. Da je blizu ženi, da si
delita vse, veselje in žalost,



utrujenost in upanje. In da je blizu
otrokom pri njihovem odraščanju: ko
se igrajo in ko delajo naloge, ko so
brezskrbni in kadar so utesnjeni,
kadar so zgovorni in kadar molčijo,
kadar se zaženejo in kadar jih je
strah, kadar napravijo korak v
napačno smer in ko znova najdejo
pot; oče, ki je navzoč vedno. Biti
navzoč ne pomeni isto kot
nadzorovati. Kajti preveč
nadzorniški starši otroke potlačijo,
jim ne pustijo rasti. (4. februar 2015)

15. Kakšno dostojanstvo in kakšna
nežnost je v očetu, ki čaka pri hišnih
vratih, da bi se sin vrnil. Starši
morajo biti potrpežljivi. Mnogokrat
se ne da storiti drugega kot čakati;
moliti in čakati potrpežljivo, ljubeče,
velikodušno in usmiljeno. (4. februar
2015)

16. Oče, ki zna otroka popraviti brez
poniževanja, je isti, ki ga zna
varovati, brez da bi karkoli pridržal



zase. Nekoč sem na nekem srečanju
zakonskih parov slišal nekega očeta,
ki je rekel: “Včasih moram svoje
otroke malo kaznovati … ampak
nikoli silovito, da jih ne bi ponižal.”
Kako čudovito! Ima čut za
dostojanstvo. Mora kaznovati, to
stori na pravičen način in gre naprej.
(4. februar 2015)

17. Otroci imajo potrebo po tem, da
najdejo očeta, ki jih čaka, kadar se
vrnejo po svojih porazih. Naredili
bodo vse, da tega ne bi priznali, da se
ne bi opazilo, vendar to potrebujejo.
Če pa tega ne najdejo, se v njih
odprejo rane, ki se le stežka zacelijo.
(14. februar 2015)

18. Otroci so veselje družine in
družbe. Niso problem reproduktivne
biologije niti niso eden izmed
mnogih načinov za samouresničenje.
Še manj pa so last staršev … Ne.
Otroci so dar (…). Biti sin in hči po
božjem načrtu pomeni nositi v sebi



spomin in upanje neke ljubezni, ki
se je uresničila prav s podaritvijo
življenja še enemu človeškemu bitju,
izvirnemu in novemu. Za starše pa je
vsak od otrok on sam, je različen, je
drugačen. (11. februar 2015)

19. Otroka ljubimo, ker je otrok, ne
zato, ker je lep ali ker je takšen ali
drugačen; ne, ampak zato, ker je
otrok. Ne zato, ker misli kot jaz in
uteleša moje želje. Otrok je otrok:
življenje, ki smo ga rodili mi, vendar
ki je namenjeno njemu, njemu v
dobro, v dobro družine, družbe,
vsega človeštva. (11. februar 2015)

20. Človeška izkušnja biti sin ali hči
nam daje, da odkrivamo najbolj
zastonjsko razsežnost ljubezni, ki
nas nikdar ne neha presenečati. Je
lepota tega, da smo bili najprej sami
ljubljeni: otroci so ljubljeni, še
preden pridejo na svet. Kolikokrat na
trgu srečam matere, ki mi pokažejo
trebuh in me prosijo za blagoslov …,



ti otroci so ljubljeni že pred
prihodom na svet. To je zastonjskost,
to je ljubezen; ljubljeni so že pred
rojstvom, takšna je božja ljubezen.
(11. februar 2015)

21. Otroci so ljubljeni, še preden
storijo karkoli, da bi si to zaslužili,
preden znajo govoriti ali razmišljati,
celo preden pridejo na svet. Biti
otrok je temeljni pogoj za 
spoznavanje božje ljubezni, ki je
končni izvir tega pristnega čudeža.
(11. februar 2015)

22. Družba z otroki, ki ne spoštujejo
svojih staršev, je družba brez časti;
kadar človek ne spoštuje staršev,
izgubi samospoštovanje. Takšni
družbi je usojeno, da jo preplavijo
mladi, ki so čemerni in pohlepni. (11.
februar 2015)

23. Če je številčna družina
obravnavana, kot da bi bila breme,
potem nekaj ni v redu (…). Življenje
se pomlaja in pridobiva energijo s



tem, da se množi: tako se obogati, ne
pa osiromaši. Otroci se naučijo
skrbeti za svojo družino, dozorevajo,
ko si med seboj delijo žrtve, rastejo
ob pogledu na svoje darove. (11.
februar 2015)

24. Naj vsak izmed nas v svojem srcu
pomisli na svoje otroke — če jih ima;
naj razmisli v tišini. In vsi mi
pomislimo na svoje starše in se
zahvalimo Bogu za dar življenja. V
tišini, kdor ima otroke, naj misli
nanje, in vsi pomislimo na naše
starše. Naj Gospod blagoslovi naše
starše in naj blagoslovi vaše otroke.
(11. februar 2015)

25. Vsi poznamo družine, v katerih so
bratje in sestre razdeljeni, ker so se
sprli; prosímo Gospoda za te družine
— morda je kakšen primer tudi v
naši družini —, naj jim pomaga 
zediniti brate in sestre, znova
zgraditi družino. Bratstva ne smemo
prelomiti, kadar pa se prelomi, se



zgodi to, kar se je zgodilo s Kajnom in
Abelom. (18. februar 2015)

26. V družini se med brati in
sestrami naučimo človeškega
sožitja, načina, kako je treba skupaj
živeti v družbi. Morda se vedno tega
ne zavedamo, vendar je ravno
družina tista, ki v svet prinaša
bratstvo (…). Svoboda in enakost se
lahko brez bratstva napolnita z
individualizmom in konformizmom,
celo z osebnim koristoljubjem. (18.
februar 2015)

27. Bratstvo v družini zasije na
poseben način, kadar vidimo skrb,
potrpežljivost, ljubeznivost, s katero
je obdan najšibkejši bratec ali
sestrica, ki je bolan ali prizadet.
Bratov in sester, ki tako delajo, je po
vsem svetu ogromno in morda ne
cenimo dovolj njihove
velikodušnosti. (18. februar 2015)

28. Imeti sestro, brata, ki te ima rad,
je močna, nenadomestljiva izkušnja,



ki je ni mogoče poplačati. Enako je
glede krščanskega bratstva.
Najmanjši, najšibkejši, najbolj ubogi
nas morajo raznežiti: imajo
“pravico”, da nam navdajo dušo in
srce. Da, oni so naši bratje in kot
takšne jih moramo imeti radi in
temu primerno z njimi ravnati. (18.
februar 2015)

29. Danes je bolj kot kdajkoli
potrebno znova postaviti bratstvo v
središče naše tehnokratske in
birokratske družbe. Potem bosta tudi
svoboda in enakost pridobili svojo
pravo intonacijo. Zato našim
družinam ne odrekajmo preveč
lahkotno, zaradi uklanjanja ali
strahu, lepote, ki jo prinaša široka
bratska izkušnja sinov in hčera. (18.
februar 2015)

30. Skrb za ostarele govori o
kakovosti civilizacije. Ta civilizacija
bo napredovala, če zna spoštovati
modrost starejših. V civilizaciji, kjer



ni prostora za ostarele oz. se jih
odstranjuje, ker povzročajo
probleme, takšna civilizacija nosi s
seboj virus smrti. (4. marec 2015)

31. Treba je vzbuditi kolektivni čut
hvaležnosti, priznanja, gostoljubja,
zaradi katerega se bo star človek
čutil kot živi del skupnosti. Starejši so
moški in ženske, očetje in matere, ki
so bili pred nami na isti poti, v istem
domu, v našem dnevnem boju za
dostojno življenje. So možje in žene,
od katerih smo prejeli veliko. (4.
marec 2015)

32. Star človek smo mi sami: čez
malo časa, čez veliko časa, vsekakor
pa neizogibno, četudi o tem ne
razmišljamo. In če se ne naučimo 
lepo ravnati s starejšimi, bodo na
tak način ravnali z nami (…). Kjer ne 
cenijo starejših, ni prihodnosti za
mlade. (4. marec 2015)

33. Starost vključuje milost in
poslanstvo, resnično poklicanost od



Gospoda. Starost je poklic. Ni še
prišel trenutek, da bi “opustili
ladijska vesla”. To življenjsko
obdobje je drugačno od prejšnjih, ni
dvoma; moramo pa se tudi malo
“znajti”, kajti naša družba ni
duhovno in moralno pripravljena, da
bi temu življenjskemu trenutku
namenila njegovo pravo vrednost.
Potrebno je začrtati duhovnost
ostarelih ljudi. (11. marec 2015)

34. Pomembno je pričevanje
starejših o zvestobi. (11. marec 2015)

35. Molitev starih staršev in
ostarelih je velik dar za Cerkev, je
bogastvo. Velika injekcija modrosti
tudi za celotno človeško družbo; še
zlasti za tisto, ki je prezaposlena,
preobložena z opravili, preveč
raztresena. Nekdo mora tudi peti,
tudi zanje, peti o božjih znamenjih,
razglašati božja znamenja, moliti
zanje. (11. marec 2015)



36. Molitev starih ljudi je nekaj
čudovitega. Lahko se zahvalimo
Gospodu za prejete dobrine in
napolnimo praznino nehvaležnosti,
ki jih obdaja. Lahko ukrepamo v
smeri pričakovanj novih generacij in
zagotovimo spoštovanje do spomina
in žrtev preteklih generacij. Lahko 
spominjamo ambiciozne mlade, da
je življenje brez ljubezni suho
življenje. Lahko povemo
strahopetnim mladim, da je tesnobo
zaradi prihodnosti mogoče
premagati. Lahko učimo mlade, ki so
preveč zaljubljeni sami vase, da je
več veselja v dajanju kot v
prejemanju. (11. marec 2015)

37. Dedki in babice sestavljajo stalni
“zbor” velikega duhovnega svetišča,
v katerem prosilna molitev in
slavljenje podpirata skupnost, ki
dela in se bori na polju življenja.
(11. marec 2015)



38. Besede starih staršev so nekaj
posebnega za mlade. In oni to vejo.
Zapisane besede, ki mi jih je na dan
mojega duhovniškega posvečenja
izročila moja babica, še vedno nosim
s seboj, vedno jih imam v brevirju,
pogosto jih preberem in to mi koristi
(…). Kako bi si želel Cerkev, ki kulturi
izključevanja kljubuje s
prekipevajočim veseljem ob novem 
objemu med mladimi in starimi! To
je to, kar danes prosim Gospoda, ta
objem. (11. marec 2015)

39. Otroci nas spominjajo, da smo bili
v prvih letih življenja vsi popolnoma 
odvisni od skrbnosti in
dobrohotnosti drugih. Tudi Božji
Sin si ni prihranil tega koraka. To je
skrivnost, ki jo vsako leto zremo v
božiču. Jaslice so ikona, ki nam to
dejstvo sporoča na najpreprostejši in
najbolj neposreden način. (18. marec
2015)



40. Otroci so sami po sebi bogastvo
za človeštvo in tudi za Cerkev, ker
nam nenehno kažejo potrebni pogoj
za vstop v božje kraljestvo: to, da se
ne štejemo za samozadostne, temveč
za potrebne pomoči, ljubezni in
odpuščanja. (18. marec 2015)

41. Otroci nas spominjajo še na eno
čudovito stvar: to, da smo vedno
otroci, celo ko pridemo v dobo
odraslosti ali starosti, tudi če
postanemo starši, če zasedamo
odgovoren položaj, pod vsem tem
ostaja istovetnost otroka. Vsi smo
otroci. In to nas vedno znova pripelje
do dejstva, da si nismo sami dali
življenja, marveč smo ga prejeli. (18.
marec 2015)

42. Vemo, da imajo tudi otroci izvirni
greh, svojo sebičnost, vendar 
ohranjajo notranjo čistost in
preprostost. Toda otroci niso
diplomati: kar čutijo, povejo, kar
vidijo, povejo, na direkten način. In



mnogokrat spravijo starše v težavo,
ko pred vsemi izjavijo: “To mi ni
všeč, ker je grdo.” Ampak otroci
povejo to, kar vidijo, niso hinavski
ljudje, niso še začeli gojiti tiste
spretnosti hinavščine, ki smo se je mi
odrasli žal naučili. (18. marec 2015)

43. Otroci imajo sposobnost smeha
in joka. Nekateri se, kadar jih
primem, da bi jih objel, nasmehnejo;
drugi opazijo moja bela oblačila in
mislijo, da sem zdravnik, da sem jih
prišel cepit, in zajokajo … toda
spontano. Otroci so takšni: smejijo se
in jokajo, dve stvari, ki se v nas,
velikih, pogosto “blokirata”, ker
nismo več sposobni … Mnogokrat se
naš nasmeh spremeni v kartonast
nasmeh, v nekaj brez življenja, v
nasmeh, ki ni vesel, ki je celo
umeten, narejen, kot pri klovnu.
Otroci se smejijo spontano in jokajo
spontano. Vedno je odvisno od srca,
naše srce pa se pogosto blokira in



izgubi to sposobnost smeha in joka.
(18. marec 2015)

44. Otroci prinašajo življenje, veselje,
upanje, celo komplikacije. Ampak
takšno je življenje. Zagotovo
povzročajo tudi skrbi in včasih veliko
problemov; toda boljša je družba s
temi skrbmi in s temi problemi, kot
pa družba, ki je žalostna in siva, ker
je ostala brez otrok. (18. marec 2015)

45. Ne prelagajmo svoje krivde na
otroke, prosim! Otroci nikdar niso
“napaka”. Njihova lakota ni napaka,
tako kot ni napaka njihovo uboštvo,
njihova krhkost, njihova zapuščenost
— koliko je zapuščenih otrok na
ulicah —, pa tudi njihova nevednost
in nesposobnost ni napaka; koliko je
otrok, ki ne vejo, kaj je to šola.
Kvečjemu so to razlogi za večjo, bolj
velikodušno ljubezen do njih. Kaj
počnemo s slovesnimi izjavami o
človekovih pravicah in o otrokovih
pravicah, če pa potem otroke



kaznujemo za napake odraslih? (8.
april 2015)

46. Hvala Bogu imajo otroci s hudimi
težavami zelo pogosto izredne starše,
pripravljene na raznovrstne žrtve in
so zelo velikodušni. Ampak teh
staršev ne bi smeli pustiti samih!
Morali bi jih spremljati pri njihovem
prizadevanju in jim tudi ponuditi
kakšen trenutek skupnega in
brezskrbnega veselja, da ne bodo ves
čas zaposleni le s terapevtsko rutino.
(8. april 2015)

47. Pomislite, kakšna bi bila družba,
ki bi se enkrat za vselej odločila
vzpostaviti tole načelo: “Res je, da
nismo popolni in da delamo veliko
napak. Ampak ko gre za otroke, ki
prihajajo na svet, ne bo za nas
nobena žrtev s strani odraslih
prevelika ali predraga, tako da
otrok ne bo mislil, da predstavlja
napako, da ni vreden nič in da je
prepuščen ranam življenja ter



človeški oblastnosti.” Kako lepa bi
bila takšna družba! (8. april 2015)

48. Cerkev, kot mati, nikoli ne zapusti
družine, niti kadar je malodušna,
ranjena in deležna mnogih pritiskov.
Niti takrat, ko zapade v greh ali ko se
od Cerkve oddalji; vedno bo storila
vse, da bi jo oskrbela in ozdravila,
da bi jo povabila k spreobrnjenju in
jo spravila z Gospodom. (25. marec
2015)

49. Sprašujem se, ali ni t. i. teorija 
spola tudi izraz neke frustracije in
resignacije, ki hoče izbrisati spolne
razlike zato, ker se ne zna več soočiti
sama s sabo. Da, obstaja tveganje, da
naredimo korak nazaj. Odprava
razlike je dejansko problem, ne pa
rešitev. Nasprotno, da bi razrešila
svoje probleme medsebojnega
odnosa, morata moški in ženska
več govoriti drug z drugim, se več
poslušati, bolj spoznavati drugega in
ga bolj ljubiti. Drug drugega morata



spoštovati in sodelovati s
prijateljstvom. Na teh človeških
temeljih, ki jih podpira božja milost,
je mogoče načrtovati zakonsko in
družinsko zvezo za celo življenje. (15.
april 2015)

50. Zakonska in družinska vez je
nekaj resnega in to velja za vse ljudi,
ne samo za verne. Želel bi 
spodbuditi intelektualce, naj ne
opuščajo te teme, kot da bi postala
drugotnega pomena, zaradi
zavezanosti v korist svobodnejše in
pravičnejše družbe. (15. april 2015)

51. Družbeno razvrednotenje
stabilne in rodovitne zveze med
moškim in žensko je zagotovo izguba
za vse. Ponovno moramo dati
zakonu in družini pripadajočo
čast! (29. april 2015)

52. Jezusovi čudeži se začnejo na
neki poroki, na svatbeni gostiji:
moški in ženska. Tako nas Jezus uči,
da je mojstrovina družbe družina:



mož in žena, ki se ljubita. Od časov
svatbe v Kani se je marsikaj
spremenilo, toda tisto Kristusovo
“znamenje” vsebuje sporočilo, ki
velja vedno. (29. april 2015)

53. V resnici si skoraj vsi moški in
ženske želijo stabilne čustvene
varnosti, trden zakon in srečno
družino. Družina zavzema prvo
mesto na vseh kazalnikih željá med
mladimi. Toda, iz strahu, da bi se
zmotili, mnogi nočejo o tem niti
razmišljati; tudi če so kristjani, ne
pomislijo na zakon kot na zakrament,
edinstveno in neponovljivo
znamenje zaveze, ki postane
pričevanje o veri. Morda je ravno ta
strah pred neuspehom največja ovira
pri sprejemanju Kristusove besede,
ki obljublja svojo milost zakonski
zvezi in družini. (29. april 2015)

54. Od Boga posvečeni zakon varuje
vez med možem in ženo, ki jo je Bog
blagoslovil že ob stvarjenju sveta; je 



vir miru in dobrega za celotno
zakonsko in družinsko življenje. (29.
april 2015)

55. Krepost gostoljubnosti v
krščanskih družinah je danes
ključnega pomena, še zlasti v
primeru revščine, razvrednotenja in
družinskega nasilja. (29. april 2015)

56. Ne bojmo se povabiti Jezusa na
svatbeno praznovanje, v naš dom, da
bi bil z nami in varoval družino. Prav
tako se ne bojmo povabiti tudi
Marije, njegove matere. Kadar se
kristjani poročajo “v Gospodu”, se
spreminjajo v učinkovito znamenje
božje ljubezni. Kristjani se ne
poročajo samo za sebe: poročajo se
v Gospodu v korist celotne
skupnosti, celotne družbe. (29. april
2015)

57. Vi, možje, ki ste tukaj navzoči, ali
to razumete? Ali ljubite svojo ženo, 
kakor Kristus ljubi Cerkev? To ni
šala, to je resna stvar. Radikalnost te



izročitve, ki se pričakuje od moža, iz
ljubezni do žene in njenega
dostojanstva, skladno s Kristusovim
zgledom, je morala imeti ogromen
učinek v sami krščanski skupnosti.
(6. maj 2015)

58. Zakrament zakona je veliko
dejanje vere in ljubezni (…).
Krščanska poklicanost k ljubezni
brez zadržkov in brez mere je tisto,
kar je po Kristusovi milosti tudi
temelj svobodne privolitve, na kateri
sloni zakon. (6. maj 2015)

59. Odločitev za “poroko v Gospodu”
vsebuje tudi misijonsko razsežnost,
ki pomeni imeti v srcu 
pripravljenost biti posrednik
božjega blagoslova in Gospodove
milosti za vse ljudi. Dejansko so
krščanski zakonci udeleženi kot
zakonci pri poslanstvu Cerkve. (6.
maj 2015)

60. Smer ljubezni: ljubiti kakor ljubi
Bog, za vedno. Kristus ne neha



skrbeti za Cerkev: vedno jo ljubi,
vedno skrbi zanjo kakor za samega
sebe. Kristus nenehno s človeškega
obličja odstranjuje vsakovrstne
madeže in gube. Prav ganljivo in zelo
lépo je to izžarevanje božje moči in
nežnosti, ki se prenaša od para do
para, od družine do družine. (6. maj
2015)

61. Otroci morajo rasti brez
malodušnosti, korak za korakom. Če
vi, starši, rečete otrokom: “Pojdimo
navzgor po stopnicah,” in jih primete
za roko ter se skupaj vzpenjate korak
za korakom, bo vse v redu. Če pa bi
rekli: “Dajmo, splezaj gor!” —
“Ampak, ne morem.” — “Ne ustavljaj
se,” potem bi spravili otroke v obup,
od njih bi zahtevali nekaj, česar niso
sposobni storiti. Zato mora biti v
odnosu med starši in otroki veliko
modrosti in ravnovesja. Otroci,
ubogajte starše, to hoče Bog. In vi,
starši, ne spravljajte otrok v obup z
zahtevami, ki jih ne morejo izpolniti.



Tako je treba ravnati, da bi otroci
rasli v odgovornosti do sebe in do
drugih. (20 maj 2015)

62. Težko je staršem vzgajati otroke,
ki jih vidijo samo zvečer, ko se
utrujeni od dela vrnejo domov. Tisti,
ki imajo srečo, da delo imajo! Še težje
je v primeru ločenih staršev, ki s tem
obremenjujejo položaj: ubožci, prišlo
je do težav, šla sta narazen in pogosto
vzameta otroka za talca, in oče mu
govori slabo o mami, mama mu
govori slabo o očetu, in povzroča se
veliko hudega. Staršem, ki so se
razšli, pravim: nikoli, nikoli, nikoli
ne imejte otroka za talca. (20. maj
2015)

63. Razšla sta se zaradi številnih
težav in razlogov, življenje vama je
prineslo to preizkušnjo, ampak naj
ne nosijo otroci bremena te ločitve,
naj ne bodo uporabljeni kot talci
proti drugemu zakoncu, naj rastejo
in poslušajo, kako mama govori o



očetu dobro, čeprav nista skupaj, in
da oče govori dobro o mami. Za
starše, ki ne živijo skupaj, je to zelo
pomembno in zelo težko, vendar to
lahko storijo. (20. maj 2015)

64. Življenje je postalo skopuško
glede časa za pogovor,
premišljevanje, razpravljanje.
Mnogi starši so “ugrabljeni” zaradi
dela in drugih skrbi, nadležne so jim
nove potrebe otrok in zapletenost
sedanjega življenja, in počutijo se
kakor ohromeli od strahu pred
napakami. Problem pa vseeno ni
samo v pogovarjanju (…). Raje se
vprašajmo: Ali se trudimo razumeti,
“kje” se v resnici nahajajo otroci na
njihovi poti? Kje je v resnici njihovo
srce, ali to vemo? Predvsem pa, ali to
hočemo izvedeti? Smo prepričani, da
oni v bistvu ne pričakujejo ničesar
drugega? (20. maj 2015)

65. Tudi v najboljših družinah je
treba prenašati drug drugega in za



prenašanje drugega je potrebno
veliko potrpežljivosti. Ampak táko je
življenje. Življenje se ne izdeluje v
laboratoriju, vrši se v stvarnosti. Tudi
Jezus je šel skozi družinsko vzgojo.
(20. maj 2015)

66. Dobra družinska vzgoja je
hrbtenica človečnosti. Njeno
družbeno izžarevanje je sredstvo, ki
lahko zapolni praznine, rane,
pomanjkanje očetovstva in
materinstva v primeru otrok, ki niso
imeli te sreče. To izžarevanje lahko
povzroči prave čudeže. V Cerkvi se ti
čudeži dogajajo vsak dan. (20. maj
2015)

67. Čas je, da se očetje in matere
vrnejo iz svojega izgnanstva — kajti
sami so se izgnali iz vzgoje otrok —
in znova v polnosti prevzamejo
svojo vzgojno funkcijo. Upamo, da
bo Gospod dal staršem to milost: da
se ne bodo sami izgnali iz vzgoje
otrok. To pa lahko doseže samo



ljubezen, nežnost in potrpežljivost.
(20. maj 2015)

68. Čas zaroke krepi voljo za skupno
varovanje nečesa, kar se ne sme
nikoli prodajati ali kupiti, kar ne
sme biti izdano ali zapuščeno, pa naj
bo ponudba še tako privlačna. (27.
maj 2015)

69. Kdor hoče imeti vse in takoj, ta
kasneje tudi popušča v vsem — in
takoj —, ko se pojavi prva težava (ali
prva priložnost). Ni prihodnosti za
zaupanje in zvestobo v podarjanju
samega sebe, če prevladuje navada,
da se ljubezen použiva kot neke vrste
“dopolnilo” psihofizičnega ugodja.
(27. maj 2015)

70. Treba je znova dati veljavo
zaroki kot času vzajemnega
spoznavanja in gradnje skupnega
projekta. In treba se je osredotočiti
na bistveno: znova skupaj in
zavestno odkrivati Sveto pismo;
molitev v njeni liturgični razsežnosti,



pa tudi “domačo molitev”, ki jo
živimo v družini; zakramenti,
zakramentalno življenje, spoved …,
po katerih prihaja Gospod prebivat v
zaročenca in ju pripravlja na to, da
resnično sprejmeta drug drugega “po
Kristusovi milosti”; ter bratstvo do
ubogih in do pomoči potrebnih, ki
nas vabijo k temu, da smo zmerni in
da svoje stvari delimo z drugimi.
Zaročenca, ki se zavežeta k temu, oba
rasteta in vse to vodi k pripravi
lepega praznovanja zakona na
drugačen način, ne posvetnega,
ampak v krščanskem slogu. (27. maj
2015)

71. Zaroka je življenjska pot, ki mora
dozoreti kakor sadež, je potek
zorenja v ljubezni do trenutka, ko se
spremeni v zakon (…). Naj vsak od
zaročencev reče drugemu:
“Spremenil te bom v svojo ženo,
spremenila te bom v svojega moža.”
Pričakovanje tistega trenutka; to je
pot, ki počasi poteka naprej, vendar



je pot zorenja. Posameznih etap na
poti ne smemo preskakovati.
Zorenje se odvija tako, korak za
korakom. (27. maj 2015)

72. Mi, kristjani, bi morali
poklekniti pred temi revnimi
družinami, ki so prava šola
človečnosti, ki družbo rešuje pred
barbarstvom (…). Vedno bolj bi
morali biti blizu družinam, ki
prestajajo preizkušnjo revščine. Vsak
izmed vas koga pozna: oče brez
službe, mama brez službe …, družina
pa trpi, vezi postanejo šibkejše (…).
Naredimo vse, kar moremo, za
pomoč družinam, da bi lahko
prenašale preizkušnjo uboštva in
revščine, ki je udarec za čustva, za
družinske vezi. (3. junij 2015)

73. Molitev za bolne ne sme nikoli
manjkati. Še več, še več moramo
moliti, tako osebno kot v skupnosti
(…). Pomagajmo bolnim, brez da bi
ostali le pri besedah: vedno



pomagati, tolažiti, nuditi uteho, biti
bolnim blizu. To je naša naloga. (10.
junij 2015)

74. Kako pomembno je otroke vse
od začetka vzgajati v solidarnosti
do bolnih. Vzgoja, ki pušča ob strani
občutljivost do človekove bolezni,
izsušuje srce. In povzroči to, da so
mladi kakor pod “anestezijo” glede
trpljenja drugih, nesposobni
soočenja s trpljenjem. Kolikokrat
vidimo koga, moškega ali žensko,
priti na delo z utrujenim obrazom, s
trudno držo, in ko ga vprašamo: “Kaj
se dogaja?” nam odgovori: “Spal sem
samo dve uri, ker doma izmenično
bedimo ob otroku, ob bolniku, ob
dedku, ob babici.” Delovni dan pa se
nadaljuje. To je nekaj junaškega, to je
junaštvo družin. Ta skrita junaštva,
ki se opravljajo nežno in pogumno,
kadar je pri hiši bolnik. (10. junij
2015)



75. Vsakokrat, ko družina v žalovanju
— celo v hudem žalovanju — najde
moč za varovanje vere in ljubezni, ki
nas povezujeta z dragimi osebami,
vera onemogoči smrt, že sedaj;
onemogoči ji, da bi vzela vse. S
temačnostjo smrti se moramo
spoprijeti z delom bolj intenzivne
ljubezni. “Moj Bog, razsvetli mojo
temo,” pravi liturgični vzklik. (17.
junij 2015)

76. V luči Gospodovega vstajenja, ki
ne zapusti nikogar izmed tistih, ki
mu jih je zaupal Oče, lahko mi smrti
odvzamemo njeno “želo”, kot je
dejal apostol Pavel (1 Kor 15,55);
lahko preprečimo, da zastrupi naša
življenja, da izprazni naša čustva.
(17. junij 2015)

77. Ljubezen je močnejša od smrti.
Zato je prava pot v tem, da dajemo
ljubezni rast, da jo krepimo, in
ljubezen nas bo varovala do dne, ko
bo vsaka solza obrisana, ko “smrti ne



bo več, pa tudi žalovanja, vpitja in
bolečine ne bo več” (Raz 21,4). Če
pustimo, da nas podpira ta vera,
lahko izkušnja žalovanja rodi
trdnejšo solidarnost družinskih vezi,
novo odprtost za trpljenje drugih
družin, novo bratstvo do družin, ki se
rodijo in prerodijo v upanju. (17.
junij 2015)

78. V družini je vse med seboj
zedinjeno: kadar je njena duša
ranjena na kakšnem mestu, se
okužba prenese na vse. Kadar mož in
žena, ki sta se zavezala, da bosta
“eno meso” in bosta ustvarjala
družino, obsedeno mislita na zahteve
svoje svobode in priznanja, povzroči
ta izkrivljenost globoko razpoko v
srcu in življenju otrok. Pogosto se
otroci skrijejo, da bi na samem jokali
… To moramo dobro razumeti. Mož
in žena sta eno meso. Njuni otroci pa
so meso iz njunega mesa. (24. junij
2015)



79. Pomembno je, da je slog
skupnosti, njena govorica, njeno
ravnanje, vselej pozorno na človeka,
začenši z najmanjšimi. Oni so tisti, ki
najbolj trpijo v teh situacijah
[družinskega razkroja]. Pomembno
je, da začutijo Cerkev kot mater, ki je
pozorna do vseh, vedno pripravljena
človeka poslušati in se z njim srečati
(…). Od tod izhaja nenehno povabilo
s strani pastirjev, naj se odprto in
dosledno izkaže pripravljenost
skupnosti, da jih sprejme in
spodbudi, da bi vedno bolj rasli v
svoji pripadnosti Kristusu in Cerkvi
preko molitve, s poslušanjem božje
besede, s sodelovanjem pri liturgiji,
pri krščanski vzgoji otrok, z
ljubeznijo, s služenjem ubogim in z
zavezanostjo pravičnosti in miru. (5.
avgust 2015)

80. Krščanske družine lahko
sodelujejo z Njim, tako da poskrbijo
za ranjene družine in jih spremljajo
pri življenju vere v skupnosti. Naj



vsakdo opravi svoj del in prevzame
držo dobrega Pastirja, ki pozna vsako
izmed svojih ovac in nobene ne
izključuje iz svoje neskončne
ljubezni. (5. avgust 2015)

81. Praznik ni lenobno posedanje v
fotelju ali zbujanje emocij ob
nespametnem razvedrilu (…). To je
čas za pogled na to, kako rastejo
otroci ali vnuki, in za misel: Kako
lepo! To je čas, ko pogledamo na naš
dom, na prijatelje, ki pridejo na
obisk, na skupnost okoli nas in
pomislimo: Kako lepo! (12. avgust
2015)

82. Pomembno je praznovati. To so
trenutki domačnosti v zobovju
proizvodnega stroja: prinašajo nam
mnogo dobrega! (12. avgust 2015)

83. Vi, matere in očetje, to dobro
veste: Kolikokrat ste iz ljubezni do
otrok sposobni pogoltniti težave, da
bi oni lepo preživeli praznovanje, da



bi okusili lepo plat življenja! V tem je
toliko ljubezni! (12. avgust 2015)

84. Resnično praznični čas prekine
službena opravila in je svet čas, ker
moškega in žensko spominja, da sta
ustvarjena po podobi Boga, ki ni
suženj dela, temveč Gospod, in zato
tudi mi nikoli ne smemo biti sužnji
dela, ampak “gospodje”. (12. avgust
2015)

85. Čas počitka, še posebej v nedeljo,
nam je dan, da bi mogli uživati to,
kar se ne proizvaja in ne porablja,
kar se ne kupuje in ne prodaja. V
nasprotju s tem pa vidimo, da hoče
ideologija koristnosti in potrošništva
pogoltniti tudi praznik: tudi ta je
včasih znižan na raven “posla”, na
način za ustvarjanje in trošenje
denarja. (12. avgust 2015)

86. Družini pripada izredna
sposobnost, da razume, usmerja in
ohranja resnično vrednost
prazničnega časa. Kako lepi so



prazniki v družini! Še posebej
nedeljski praznik. Ni naključje, da
tisti prazniki, v katerih je prostor za
vso družino, najbolje uspejo. (12.
avgust 2015)

87. Praznik je dragocen božji dar;
dragocen dar, ki ga je Bog namenil
človeški družini: Ne pokvarimo ga!
(12. avgust 2015)

88. Družina vzgaja za delo z
zgledom staršev: oče in mama, ki
delata za dobro družine in družbe.
(19. avgust 2015)

89. Delo je nekaj svetega, delo daje
družini dostojanstvo. Treba je moliti,
da v družinah ne bo manjkalo dela.
(19. avgust 2015)

90. Srce, v katerem prebiva ljubezen
do Boga, spreminja v molitev tudi
misel brez besed, vzklik pred sveto
podobo ali poljub, ki je poslan v
smeri kakšne cerkve. Lepo je, kadar
mame učijo majhne otroke pošiljati



poljube Jezusu ali Mariji. Koliko
nežnosti je v tem! V tistem trenutku
otrokovo srce postane prostor
molitve. In to je dar Svetega Duha.
(26. avgust 2015)

91. Kdor ima družino, zna hitro rešiti
enačbo, ki je ne znajo niti največji
matematiki: doseči, da iz
štiriindvajsetih ur napraviš
dvakrat več. So nekatere mame in
očetje, ki bi zaradi tega lahko dobili
Nobelovo nagrado. Iz 24 ur jih
naredijo 48. Ne vem, kako to storijo,
vendar se zaženejo in to dosežejo!
Koliko dela se opravi v družini! (26.
avgust 2015)

92. Duh molitve vrača čas Bogu,
opustí obsedeno življenje, v katerem
vedno primanjkuje časa, znova 
najde mir v tem, kar je potrebno,
in odkriva veselje nepričakovanih
darov (…). Ti, mamica, očka, naúči
otroka moliti, se pokrižati. To je



lepa naloga za mamice in očke. (26.
avgust 2015)

93. Ne pozabite vsak dan prebrati
odlomek iz Evangelija. Molitev ob
božji besedi prekipeva od
domačnosti. Je ta domačnost navzoča
v naši družini? Imamo doma
Evangelij? Ga kdaj odpremo in
skupaj beremo? Evangelij, ki se bere
in premišljuje v družini, je kakor
dober kruh, ki nahrani srce vsakega
posebej. (26. avgust 2015)

94. Zjutraj in zvečer in kadar se
usedemo za mizo — naučimo se
takrat moliti skupaj, povsem
preprosto: med nas pride Jezus, tako
kot je prihajal v družino Marte,
Marije in Lazarja. (26. avgust 2015)

95. En sam nasmeh, ki je čudežno
iztrgan iz obupa zapuščenega otroka,
ki znova zaživi, nam bolje razloži
božje delovanje v svetu kot tisoč
teoloških razprav. En sam moški in
ena sama ženska, ki sta zmožna 



tvegati in se žrtvovati za otroka
drugih staršev in ne samo za
svojega, nam razložita bistvo
ljubezni, ki je mnogi znanstveniki
več ne razumejo. Kjer je navzoča ta
družinska ljubeznivost, se rodijo
dejanja srca, ki so bolj zgovorne od
besed. (2. september 2015)

96. Zamislimo si, da je krmilo
zgodovine (družbe, ekonomije,
politike) končno izročeno zvezi
moškega in ženske, da bi ga
usmerjala s pogledom, uprtim v
prihajajoče rodove. Melodije tega
sveta in človeških domov, ekonomije
in dela, bi zazvenele v povsem
drugačnih tonih. (2. september 2015)

97. Naša mesta so se spremenila v
opustošene kraje zaradi
pomanjkanja ljubezni, zaradi
odsotnosti nasmeha. Veliko
razvedrila, veliko načinov za
zabijanje časa, za smejanje, vendar
manjka ljubezen. Nasmeh družine



lahko premaga to opustošenost
naših mest. In v tem je zmaga
družinske ljubezni. Nobena
ekonomska ali politična tehnika ni
sposobna nadomestiti tega doprinosa
družine. (2. september 2015)

98. Božji Duh daje puščavi, da zacveti
(prim. Iz 32,15). Priti moramo ven iz
stolpov in blindiranih soban za
elite ter se znova podati na domove
in odprte kraje med množice, v
odprtosti za družinsko ljubezen. (2.
september 2015)

99. Bog je družini zaupal ganljiv
projekt, s katerim naj svet napravi
“domač”. Prav družina se nahaja na
začetku, v temelju te svetovne
kulture, ki nas rešuje; rešuje nas
mnogih, mnogih napadov, mnogih
uničenj, mnogih kolonizacij, kakršna
je kolonizacija denarja ali ideologij,
ki silno grozijo svetu. Družina je
osnova za obrambo. (16. september
2015)



100. V Kani je bila navzoča Jezusova
Mati, “mati dobrega svéta”.
Poslušajmo njene besede: “Karkoli
vam reče, storite” (Jn 2,5). Drage
družine, drage župnijske skupnosti, 
pustimo, naj nas navdihuje ta Mati,
storimo vse, kar nam Jezus reče, in
doživeli bomo čudež, čudež vsakega
dne. (9. september 2015)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/100-papezevih-nasvetov-za-

druzine/ (21. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/100-papezevih-nasvetov-za-druzine/
https://opusdei.org/sl-si/article/100-papezevih-nasvetov-za-druzine/
https://opusdei.org/sl-si/article/100-papezevih-nasvetov-za-druzine/

	100 papeževih nasvetov za družine

