
opusdei.org

1. Zakaj »Božje
delo«?

Ustanovitelj Opus Dei —
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

25. Feb. 2018

↗ Nazaj na kazalo

Po slabih dveh letih bivanja
Escrivájevih v stanovanju na Ulici
Ferdinanda Katoliškega se je morala
septembra 1929 gospa Dolores skupaj
s svojimi otroki preseliti na Ulico José
Marañón. Novo bivališče je bilo
podaljšek Zavoda za bolne, ki je

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


imelo lasten vhod s te ulice. Do
selitve ni prišlo zaradi želje po
boljšem, ampak ker je bilo
stanovanje dodeljeno kaplaniji. Bilo
je prostorno za enega, a mnogo
pretesno za célo družino; imelo pa je
prednost, da je bilo povezano z
glavno stavbo. Tako je kaplan lahko
prišel v cerkev, ne da bi moral stopiti
na ulico.[1]

Možno je, da je gospa Dolores sina
sedaj videvala pogosteje, vendar je to
le smela domneva, če upoštevamo
duhovnikove naraščajoče aktivnosti.
Poleg obveznosti, povezanih s
kaplanijo, in obiskovanja bolnikov
ter pomoči potrebnih na dobrodelnih
oskrbovalnih obhodih po mestnih
predelih, so se mu namreč nakopičile
še nove obremenitve. Razen
dolžnosti, da dostojno vzdržuje svojo
mater, brata in sestro, kar je bilo
stvar pravičnosti, je moral dokončati
doktorski študij prava, zaradi
katerega je prišel v Madrid. Kdo



drug, ki ne bi bil tako navdušen in
optimističen kot Jožefmarija, bi
spričo občutka ujetosti v bolj in bolj
utesnjujočo mrežo obveznosti
bržkone obupal.

Prihodkom od njegove kaplanske
službe, ki niso zadoščali za družinske
potrebe, so se prištevali prejemki,
zasluženi s poučevanjem na
Akademiji Cicuéndez in z zasebnimi
učnimi urami.[2] Vse to skupaj
Escrivájevih ni rešilo iz gmotne
stiske, ki so jo pokončno prenašali že
od časov v Logroñu. Vzdrževanje
vedno težavnega gospodinjstva je
spodbodlo njegovo domišljijo, da bi
nekako oskrbel svoje domače.[3]

Pomislil je na marsikateri projekt
zaposlitve, ki ga je prešinil kakor
bežna misel in se kmalu razblinil ob
zahtevnem in neizogibnem
poslanstvu, povezanim s porajanjem
Dela.



Pod božjim pritiskom in ob
nestabilnih družinskih okoliščinah se
je vrv začela trgati na najtanjšem
mestu, kar je bil študij prava. V tistih
okoliščinah je Jožefmarija pač storil,
kar je mogel, in če to ni bilo veliko,
tudi ni bila njegova krivda. Dne 15.
decembra 1929 je dekanu Pravne
fakultete poslal vlogo za prijavo na
predmeta »zgodovina pravne
literature« in »socialna politika« v
januarskem roku 1930.[4] Kot vedno
so bile njegove želje precej korakov
pred njegovimi možnostmi. Uspelo
mu je priti samo na izpit iz
»zgodovine pravne literature« in ga
opraviti s prav dobrim. Kar zadeva
doktorsko disertacijo, ki je
predstavljala osrednje poglobljeno
delo za doktorat, je nemudoma začel
iskati primerno temo za raziskovanje
po nasvetu svojega nekdanjega
profesorja Poua de Foxája, kateremu
je 7. 3. 1930 iz Zaragoze pisal takole:



Verjetno ste že pred dnevi prejeli
daljše pismo. Danes vam pišem zato,
da vam pošljem te papirje, na katere
sem prepisal naslove na temo
kanonskega prava, ki so na voljo v
Narodni knjižnici, v oddelku
rokopisov, da bi lahko preverili, ali bi
se dalo katerega od teh rokopisov
uporabiti pri moji disertaciji: če bi na
primer sestavil komentar ali kritiko
besedila s predgovorom in
bibliografijo na koncu. Če ugotovite,
da nič od tega ni mogoče uporabiti,
bi, kot vedno, zlorabil vašo
naklonjenost in dobroto ter vas
prosil, da mi sporočite konkretno
temo in vire.[5]

Določil je snov za doktorsko
raziskovalno delo. Izbral je temo s
področja zgodovine kanonskega
prava, ki naj bi obravnavala
posvečevanje mesticev in
kvarteronov v španski Ameriki v
kolonialnem obdobju.[6] Dve leti
pozneje je imel že zbranega dovolj



gradiva, da je lahko znova obvestil
Poua de Foxája:

Nameraval sem vam poslati kup
listov, vendar ne zmorem napisati
več.

Se bova že pogovorila, če se nazadnje
ne bom mogel izogniti potovanju v
mesto reke Ebro […]. Če se ne vidiva,
vam junija pošljem kilogram papirja:
oborožite se s potrpljenjem za
branje.[7]

Kot je videti, mu ni manjkalo
zagnanosti in dobre volje.
Primanjkovalo pa mu je drugih,
ravno tako nepogrešljivih elementov
za dokončanje dela:

Nimam denarja, piše v svojih
Zapiskih. Ker moram – včasih tudi
pretirano – delati, da lahko
vzdržujem dom, mi ne ostaja niti
časa niti volje za neposredno
ukvarjanje s temi doktorati.[8]



V tem stavku, izrečenem s takšno
milino, so zgoščena gmotna
bremena, ki so pritiskala na
Jožefmarija, ki je brez denarnih
sredstev moral vzdrževati svojo
družino z dodatnimi urami dela na
akademiji, ne da bi pri tem pozabil
na svoje brezkončne kaplanske
obveznosti. Kako naj se posveti
raziskovanju in doktorskemu študiju,
če sploh še nismo omenili njegovega
najbolj radostnega in težkega
bremena?

Spravljanje Dela v pogon je bila
resna naloga. Naj je Jožefmarija temu
namenjal še toliko ur, jih je bilo
vedno premalo, kajti bilo je jasno, da
bo ustanavljanje zahtevalo veliko
molitve, veliko žrtev in veliko
apostolata. Jožefmarija si je z vsemi
sredstvi prizadeval razširiti svoje
apostolsko polje. Dame in gospe, ki so
pomagale v Zavodu, je prosil za
imena in naslove njihovih mladih
sorodnikov in znancev. Vztrajno jih



je moledoval, naj molijo za njegove
duhovne namene. Tako je kaplan na
svojih pohodih sem ter tja v svoji
vročični apostolski aktivnosti
oznanjal novost Dela, če ne z
besedami, pa z dejanji. Vedno je bil v
negotovosti, ali niso dame ob
kaplanovem dirjanju naokrog
posumile na obstoj neke neznane
namere.

Ampak – ali niste opazile, jih je
mnogo let pozneje spraševal
Jožefmarija, ko sem bil v Zavodu in
hodil naokrog s tistimi mladimi fanti,
da se nekaj dogaja …?[9]

Prostodušno, zbegana v labirintu
časa, mu priznava Josefina Santos:

»Ničesar nisem opazila.«

Apostolat, ki ga je Jožefmarija med
mladimi in duhovniki vršil na
akademiji, v domu Larra in v
Zavodu, je kmalu dobil priložnost za
širitev. Leta 1930 je med rokodelci in



obrtniki začel s podobno dejavnostjo,
kot jo je opravljal med študenti.
Morda je začetek te aktivnosti izviral
iz nekega misijona za osebe različnih
poklicev, organiziranega v Zavodu,
na katerem je imel kaplan nagovor,
naslednji dan pa je spovedoval. To je
bilo prvič, da je v Madridu uradno
pridigal delavcem. Dogodek je
potekal v škofovi kapeli, ki jo je le
stena ločevala od cerkve sv. Andreja.
Jožefmarija je začutil vznemirjenje
tistega trenutka in vernike nagovoril
z golo besedo, kakor je privrela iz
globine, brez govorniških okraskov
in napihnjenosti tradicionalne
retorike. Da pa bi obvladal svojo
živčnost in odrevenelost rok, se je
močno oprijel ograjice prezbiterija
ter navzočim spregovoril s pristno
gorečnostjo. Bilo je 13. junija 1930.

V škofovi kapeli sem bil priča, govori
o samem sebi, kako je neki mladi
pravnik o veri govoril nekaj sto
delavcem. Prav dobro je uspelo. Zelo



sem bil vesel. To bo to (vendar ne na
svetem kraju) in še kaj več …[10]

Osebnostnemu izobraževanju teh
ljudi je posvečal svoj čas. Hodil jih je
spovedovat tja, kjer so se shajali.
Kjerkoli jih je srečal, je z njimi
vzpostavil stik.[11] Tako si je kmalu
ustvaril skupino delavcev, ki so mu
sledili: Sedaj je v Delu tudi nekaj
majhnih obrtnikov in delavcev,
zapiše decembra 1930.[12] Vsesplošni
klic k svetosti je bil namenjen ljudem
vseh poklicev: Člani, ki opravljajo
tehnične poklice, in delavci, piše
dalje v zabeležki, morajo dobro
razumeti lepoto svoje službe pred
Bogom. Ko se pozneje skupini
priključi neki slikar, pa ugotavlja: 
Njegova poklicanost je za molitev
in za umetnost.[13]

* * *

Zgodovinsko je začela poganjati kal
Dela, ki je v svojih prvih mesecih v
sebi nosilo porajajoče se življenje,



nerojeno, a silno dejavno.[14] Tako
ustanovitelj s sramežljivostjo matere
ob prvi nosečnosti zapiše: Delo je
raslo navznoter, še nerojeno,
porajajoče se življenje: obstajal je
samo osebni apostolat.[15] Brez
zgledov, ki bi jim lahko sledil, in
sistemov, ki bi jih bilo moč
posnemati, je ugotovil, da bodo korak
za korakom iz njegovih osebnih
izkušenj prišle na dan značilnosti, ki
bodo začrtale neko novo duhovnost.
Po božjem navdihu bodo ideje in
osnutki za notranjo organizacijo Dela
preliti v nove in nove zabeležke, ki
jih bo ustanovitelj nato vključeval v
svoje Zapiske.In ko je znova prebiral
to, kar je imel že zapisano junija
1930, je ob tolikšni veličini kar
ostrmel:

Še naprej razmišljam o že napisanem
in se takoj prepričam, da bi bila
potrebna domišljija skrajno norega
romanopisca ali vročina štirideset
stopinj, če naj bi kdo s človeškim



razumom prišel do zamisli o takšnem
Delu, katero bi, če ne bilo od Boga,
predstavljalo načrt od napuha
pijanega človeka.[16]

Toda Delo še ni bilo cerkvenopravno
krščeno. Trenutno se ustanovitelj ni
kaj dosti menil za to, da ta dejavnost
ni imela niti lastnega imena. Na
splošno je bila poznana kot »Delo«,
lahko pa bi se imenovala tudi
»dejavnost« ali »poslanstvo«. Nekaj,
kar naj bi označevalo neko nalogo,
posvečanje, projekt apostolskega
dela, nekaj, kar bi priklicalo misel o
molitvi, ki se z zemlje dviga k Bogu v
hvalo njegovemu imenu. Za
Jožefmarija je bilo pomembno le to,
da je v prakso prenašal središčno
sporočilo Dela, potem pa se mu bodo
že pridružili, oziroma bo sam stopil
naproti ljudem vseh položajev in
poklicev, da jim postopoma oznani
dobro novico. Ni bilo važno, da je šlo
le za prgišče duš, kajti iz tiste drobne
skupine bo sčasoma zrasel silovit



svetoven podvig. Tisto seme je v sebi
skrivalo drevo prihodnosti.

Ne gre se čuditi Jožefmarijevemu
molku, če poznamo njegov odpor do
vsega, kar bi pomenilo razkazovanje,
skladno z njegovim skriti se in
izginiti. On sam nam to pojasni:

Jaz nisem Delu dal nobenega imena.
Želel bi si, če bi bilo to mogoče – pa ni
bilo –, da sploh ne bi imelo imena niti
pravne osebnosti […]. Medtem pa
smo našo dejavnost imenovali
enostavno takole: »Delo«.[17]

Ta splošni izraz je zadovoljil
ponižnost ustanovitelja, ki je čakal,
da mu bo Gospod ob svojem času dal
ustrezno ime. Kakorkoli že, glede
imena je menil, da mora ustrezati
dvema posebnima značilnostma.
Prvič, da se nikakor ne nanaša na
njegovo osebo, da ni povezano z
»Escrivájem«. In drugič, da ne
dopušča izpeljanih poimenovanj za
svoje člane, ki so bili in morajo vedno



biti navadni krščanski verniki.
Rešitev bi bila torej v tem, da najde
abstraktno ime.[18] Precej časa je bilo
Delo brez specifičnega imena.

Čeprav je Jožefmarija v preteklosti
razkril svojo vest nekaterim
spovednikom, je bil v tistem času
brez duhovnega voditelja.[19] Zato
nam pravi, da ni imel nikogar, ki bi
mu lahko odprl svojo dušo in mu
na ravni vesti povedal o tem, kar
je od mene hotel Jezus.[20] Ko je v
takšnem stanju v Zavodu slišal
govoriti, da pater Sánchez zelo dobro
skrbi za svoje spokornike, se je
nekega jutra v začetku julija 1930
odpravil v rezidenco na Rožni ulici
prosit jezuita, da bi poskrbel za
njegovo duhovno vodstvo:

Nato sem počasi govoril o Delu in o
svoji duši. Oba sva v vsem videla
božjo roko. Dogovorila sva se, da mu
prinesem nekaj papirjev – paket
lističev –, na katerih sem imel



zapisane podrobnosti o celotni
dejavnosti. Prinesel sem mu jih.
Pater Sánchez je odšel za nekaj
tednov v Chamartín. Ob povratku mi
je rekel, da je delo od Boga in da
lahko postane moj spovednik. Paket
lističev sem pred nekaj leti zažgal.
Žal mi je.[21]

Od tistega trenutka, od konca julija
1930, se je Jožefmarija redno
pogovarjal s svojim novim duhovnim
voditeljem, ne o temah v zvezi z
ustanovitvijo, temveč o tem, kar je
zadevalo njegovo dušo …

Ampak vrnimo se k imenu našega
Dela, nadaljuje ustanovitelj. Nekega
dne sem šel kramljat s patrom
Sánchezom v govorilnico rezidence
na Rožni ulici. Govoril sem mu o
svojih osebnih zadevah (Dela sem se
dotikal le toliko, kolikor je bilo
povezano z mojo dušo), in dobri
pater Sánchez me je na koncu
vprašal: »Kako kaj tisto Božje delo?«



Ko sem bil že na ulici, sem začel
razmišljati: »Božje delo. Opus Dei!
Opus, operatio … delo Boga. To je bilo
ime, ki sem ga iskal!« In odtlej se je
vedno imenovalo Opus Dei.[22]

To ime se je sijajno prilegalo Delu,
katerega temeljna značilnost je med
drugim bilo posvečevanje delovnih
opravil. Takšno ime je v sebi
povzemalo teologijo posvečevanja
dela z vsemi posledicami, ki od tod
izhajajo: dostojanstvo poklicanosti
kristjana, ki živi in dela v svetu,
možnost osebnega srečanja s
Kristusom pri naših dnevnih
opravilih; delo kot orodje apostolata
in soodreševanja; človeški trud in
dejavnosti, spremenjene v molitev in
daritev, ki jo človeštvo izroča
Stvarniku: Deo omnis gloria;
skratka, pobožanstvenje dela, ki
božje otroke preoblikuje v
kontemplativne duše.



Zadel je točno ime, ki je poleg svojega
pomena imelo prednost, da je bilo 
abstraktno ime, zato da ne bi bilo
mogoče izpeljati občega
poimenovanja za člane Dela.[23]

Pred tem takšnega imena ni našel
kljub dejstvu, da ga je sam že dolgo
časa uporabljal. Toda – ali ni morda
pater Sánchez ponovil tega, kar je
prebral na lističih, ki mu jih je julija
izročil Jožefmarija?

Tako je bilo, kajti v eni od zabeležk o
ustanovitvi – verjetno napisani konec
marca, zagotovo pa pred junijem
1930 – je mogoče prebrati: Ne gre za
neko moje delo, ampak za Božje
delo.[24]

Navedeno besedilo o vprašanju
njegovega spovednika je bilo
zapisano leta 1948, ko je Jožefmarija
skušal znova sestaviti izgubljene
zgodovinske vire (izgubljene, ker jih
je vrgel na ogenj). Očitno v tistem
trenutku ni pregledoval ohranjenih 



Zapiskov, se pravi tistih, ki so nastali
po marcu 1930. Če bi namreč to
storil, bi našel svojo zabeležko z dne
9. 12. 1930, ki pravi:

Božje delo. Danes sem se spraševal:
Zakaj ga imenujemo tako? Odgovoril
si bom pisno […]. In p. Sánchez ga je
v pogovoru, ko je imel v mislih še
nerojeno družino Dela, poimenoval
»Božje delo«.

Tedaj – in šele tedaj – sem se zavedel,
da je na tistih lističih omenjeno s tem
imenom. In Gospod je hotel, da se to
ime (Božje delo!!), ki se zdi smelo,
predrzno, skoraj neprimerno, zapiše,
ne da bi jaz vedel, kaj pišem; in
Gospod ga je hotel položiti na ustnice
dobrega patra Sáncheza, da ne bi bilo
dvoma o tem, da On ukazuje, naj se
njegovo Delo imenuje tako: Božje
delo.[25]

Ime mu je na pladnju ponudil ne
njegov spovednik, temveč Bog po
njegovem spovedniku. Dejansko je



bilo, kot jasno pove v tej zabeležki,
zapečateno že pred dnem, ko je
prvikrat svoje zapiske pokazal patru
Sánchezu. Ustanovitelj je ime Dela
zapisal na papir, ne da bi doumel
celotni doseg tega, kar je napisal.

Četudi je kdaj to ime izrekel, ko je
imel v mislih svoj apostolski podvig,
je jasno, da ime Božje delo – Opus Dei
– kot táko v resnici še ni bilo
skovano. V svojem najglobljem
pomenu je bilo to drzno in
ambiciozno poimenovanje, kolikor je
naznanjalo, da ni človeška stvaritev.
Jožefmarija ga ni uporabljal, saj bi
glede na njegovo geslo skriti se in
izginiti ta izraz na njegovih ustnicah
zvenel prevzetno. Morda je čakal
zunanjega znamenja, ki ga je dobil,
ko je Gospod to overil po patru
Sánchezu. Še en podatek, ki je pričal
o tem, da je bilo Delo stvar Boga in ne
njegova iznajdba. Ustanovitelj je na
samega sebe gledal kot na orodje, ki
ga je Bog od časa do časa ponižal,



zato da ne bi pozabil, da so mu bile
ideje navdihnjene od zgoraj in niso
zrasle izključno na njegovi njivi.[26]

Ime Opus Dei je bistvo Dela –
posvečevanje delovnih opravil –
združevalo z božjim izvorom njegove
ustanovitve.

* * *

Najverjetneje proti koncu leta 1930 je
Jožefmarija začutil, da Bog od njega
hoče več posvečanja ustanovitveni
nalogi. V ta namen je bilo treba najti
prosti čas v dnevu, povsem
zapolnjenim z delom. Obveznosti na
kaplaniji, skupaj z obiski bolnikov v
okviru Zavoda, so bile poglavje, ki
mu je jemalo največ časa. Če bi
zapustil Zavod za bolne, bi pridobil
veliko prostih ur, vendar bi naletel
na druge probleme. Moral bi se tudi
izseliti iz kaplanskega stanovanja in
okrepiti vir svojih dohodkov. Vendar
to ni bilo od vsega najslabše, marveč
težave, ki so jih takrat veljavne



določbe povzročale izvenškofijskim
duhovnikom in stroga pravila pri
podeljevanju duhovniških dovoljenj.
Skladno z odloki cerkvene oblasti je
prebivanje v Madridu brez
upravičenega cerkvenega razloga
postalo praktično nemogoče.
Jožefmarija se je spominjal tega, kar
je prestal Antonio Pensado,
sostanovalec v domu na Ulici Larra,
ki je moral Madrid zapustiti.

Okrog božiča 1930 je torej iskal
način, kako bi pridobil pastoralno
mesto, združljivo z njegovim božjim
poslanstvom. S pomočjo neke dvorne
dame, ki je pomagala v Zavodu, se je
seznanil z nekaterimi uradniki v
kraljevi hiši.[27] Ti so zanj uredili
razgovor s tajnikom patriarha
Zahodne Indije, Pedrom Povedo.[28]

Bilo je 4. februarja 1931, ko je šel
kaplan obiskat gospoda Pedra,
priletnega moža dobrodušnih manir.
Jožefmarija mu je predstavil svoje



želje. Oni pa mu je obljubil svojo
podporo, da bi lahko pridobil
imenovanje za častnega kaplana
njegovega veličanstva.

Za kaj gre? je vprašal prosilec.

Gospod Pedro mu je pojasnil, da je
šlo za častni naslov brez kakršnekoli
pastoralne zadolžitve in z določenimi
privilegiji glede duhovniških oblačil
in …

Ampak, ga je prekinil kaplan, ali bom
s tem naslovom lahko rešil problem
svoje inkardinacije v Madridu?

Ne. Bilo je to zgolj častno imenovanje
brez kakršnekoli pravice do
inkardinacije v prestolnici.

Potem me prav nič ne zanima,[29] je
odvrnil.

Silno je bil presenečen gospod Pedro,
ko je videl, da mladi duhovnik
zavrača tako ugleden in med



mnogimi kleriki zaželen položaj iz
preprostega razloga, da je hotel biti
inkardiniran v Madridu za služenje
dušam. Za to duhovno služenje – je
pri sebi razmišljal Jožefmarija – ni
potreboval ne posebnih oblačil ne
nazivov. Tudi denarja ne. Če je Bog
očitno poskrbel, da mu odvzame
gmotna sredstva, mar ne bo poskrbel
tudi za kritje stroškov apostolata?

Po zavrnjeni ponudbi, ki mu jo je
podal tajnik zahodnoindijskega
patriarha, se je Jožefmarija že čez
nekaj tednov lotil drugega uradnega
postopka. Neke gospe, ki so ravno
tako sodelovale z Zavodom za bolne,
so mu predstavile podsekretarja
Ministrstva za pravosodje,
pristojnega za cerkvene zadeve.[30] Ta
ugledni mož, g. Martínez de Velasco,
je imel pripravljeno mesto, ki se mu
je prilegalo kot ulito. Bilo kakor
nalašč usklajeno s kaplanovimi
željami. Obljubil je, da Jožefmariju v
kratkem pošlje obvestilo. To je bilo



10. aprila 1931. A nista imela časa, da
se dogovorita za srečanje, ker je bila
štiri dni pozneje v Španiji razglašena
republika.

O tem neuspelem poskusu je dejal v
svojih Zapiskih: Bog tega ni hotel.
Tako sem predrzen. Hvaljen bodi!
[31]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Prim. Santiago Escrivá de Balaguer
y Albás, Sum. 7325; Álvaro del
Portillo, Sum. 249; Joaquín Alonso,
PR, str. 1738.

[2] Prim. Zapiski, št. 620 in 656. Kot
zasebni učitelj ni bilo mogoče delati
neprekinjeno zaradi značilnosti
takšnega poučevanja: v določenih
obdobjih je bilo težko najti študenta,

https://opusdei.org/sl-si/article/2-katarine/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


ki bi iskal storitve učitelja. Zato se je
dogajalo, da je v situacijah, ko je
nujno potreboval denar za kritje
neodložljivih plačil, ostal brez
učencev. Ko je bil nekoč v takšnem
mučnem položaju in ni več videl
nobene rešitve, je dobil ponudbo za
zasebno učno uro. Potem ko jo je
sprejel, je zapisal: S tem bom lahko
plačal stanarino (ta mesec bi bilo
to nemogoče) in šolnino za Guitína
[njegovega brata Santiaga]. 
Zahvaljen bodi Bog (prav tam, št.
620).

Zasebne učne ure so včasih od njega
zahtevale, da je pridobil zapiske,
urejal akademske postopke in celo
spremljal študente v druga mesta,
kjer so opravljali izpite. V pismu
prijatelju Pouu de Foxáju z dne 8. 4.
1932 mu Jožefmarija pripoveduje o
enem od takšnih potovanj.

[3] Prim. Pismo Isidora Zorzana, 9. 12.
1928 (AGP, IZL, D-1213, št. 3).



[4] Prim. Osebna univerzitetna mapa, 
cit.; in Dodatek XII.

[5] P 7, 7. 3. 1930. Ob kopičenju
zadolžitev in aktivnosti bo priprava
doktorske disertacije postajala vedno
težavnejša.

[6] Prim. Álvaro del Portillo, Sum. 485.

[7] P 28, 8. 4. 1932.

[8] Zapiski, št. 1676.

[9] Josefina Santos, AGP, RHF, T-05255,
str. 2.

[10] Zapiski, št. 39; prim. prav tam, op.
52.

Tako imenovano škofovo kapelo v
Madridu sta leta 1520 ustanovila
Francisco Vargas y Carvajal, svétnik
katoliških kraljev in kasneje Karla V.,
ter njegov sin Don Gutierre, škof v
Plasencii.



[11] Prim. Zapiski, št. 163. Tako je bilo
v primeru nekega trgovskega
uslužbenca, ki ga omenja v svojih
opombah (prim. prav tam, št. 444).

[12] Prav tam, št. 137.

[13] Prav tam, št. 200.

[14] Prav tam, št. 179, op. 193.

[15] Prav tam, št. 164. Zapis je datiran s
27. 6. 1932. Ustanovitelj bo še ob
drugih priložnostih omenjal 
skrivnost porajanja (prim. prav
tam, št. 205, op. 225) in nerojeno
Delo (prim. prav tam, št. 89).

[16] Prav tam, št. 67.

[17] Prav tam, št. 1867.

[18] Prav tam, št. 1310; in Álvaro del
Portillo, Sum. 542.

[19] Duhovniki, s katerimi je govoril
prej, so, sodeč po njegovih spominih,
bili: g. Norberto, drugi kaplan



Zavoda; neki kanonik iz Tarazone,
ki je bil kasneje kanonik v Toledu,
verjetno Ángel del Barrio, ki je bil
kanonik v Tarazoni (prim. E.
Subirana, op. cit., 1928, str. 453) in
nato kaplan kraljeve kapele
(ohranjeno je pismo g. Ángela
Jožefmariju, datirano v Toledu, 18.
avgusta 1944, v katerem ga spominja
na njune stike in na »nemir«, ki ga je
prevzemal okrog leta 1928: prim.
izvirnik v: AGP, RHF, D-12807); v
Jožefmarijevih omembah je tudi g.
župnik iz Valencije in neki mladi
redovnik iz Kongregacije sv.
Družine. Prim. Zapiski, št. 1864; in
Álvaro del Portillo, Sum. 327.

[20] Zapiski, št. 1864.

[21] Prav tam, št. 1866. To je zapisano
leta 1948 brez oziranja na vnos št. 73
v Zapiskih, ki je nastal 26. julija 1930
in se dobesedno glasi takole: V
nedeljo, 6. julija, sem te lističe
izročil patru Sánchezu, ko je prišel



na izpite v okviru Ohranitve vere.
V ponedeljek, 21. tega meseca, mi je
pater v Chamartínu lističe vrnil in
se obvezal, da bo naš voditelj. Laus
Deo!

[22] Prav tam, št. 1868.

[23] Prav tam, št. 1867.

[24] Prim. prav tam, št. 21; prim. tudi 
prav tam, št. 73. Pred 6. julijem 1930
na več mestih v svojih 
Zapiskihomenja Božja dela (prim. 
prav tam, št. 32 in 38) in Božje delo
(prim. prav tam, št. 4 in 72).

[25] Prim. prav tam, št. 126. K temu
pripominja msgr. Álvaro del Portillo:
»Večkrat nam je oče razložil, da je
slišal patra Sáncheza govoriti o
Božjem delu in da je takrat to ime
povezal z bistvom Dela, s
posvečevanjem dela in
spreminjanjem le-tega v molitev. Ob
tej novi interpretaciji se mu
poimenovanje Božje delo ni zdelo več



nekaj domišljavega, temveč nekaj
povsem razumljivega; nadalje je kot
božji ukaz – kot je tukaj zapisal –
razumel naročilo, naj se imenuje
tako: Božje delo, Opus Dei« (prav tam,
op. 146).

[26] Prav tam, št. 66.

[27] Omenjena dama je bila gospa
Carolina Carvajal, sestra grofa
Aguilar de Inestrillas. Postopke na
dvoru omenja tudi pismo
ustanovitelju enega od njegovih
sledilcev. Isidoro Zorzano piše
(Málaga, 26. 1. 1931) Jožefmariju:
»Povej mi, kako napreduje tisto na
dvoru« (prim. AGP, IZL, D-1213, št.
13).

[28] Pedro Poveda Castroverde je bil
ustanovitelj terezijank. Rodil se je v
kraju Linares (Andaluzija) leta 1874.
Duhovniško posvečenje je prejel leta
1897; bil je profesor v semenišču v
mestu Guadix (Granada). Leta 1906 je
bil premeščen v Asturijo, kjer je vršil



intenzivno pedagoško dejavnost in
leta 1911 ustanovil dve učiteljski šoli
v Gijónu in v Oviedu. Leta 1921
pripada kraljevi kapeli v Madridu,
leta 1931 pa je imenovan za tajnika
palatinske jurisdikcije. Iz sovraštva
do vere je bil 28. 7. 1936 usmrčen.
Postopek za njegovo kanonizacijo se
je začel leta 1955. Škofijski postopek
je bil zaključen leta 1958 in leta 1980
je Kongregacija za zadeve svetnikov
izdala odlok o odprtju postopka.
Prim. A. Serrano: La estela de un
Apóstol, Madrid 1942; S. De Santa
Teresa OCD, Vida de D. Pedro Poveda
Castroverde, Madrid 1942; Flavia Paz
Velázquez, »Cuadernos Biográficos«,
Narcea, 1986, 1987, idr. Pedra Poveda
je 10. oktobra 1993 Janez Pavel II.
razglasil za blaženega.

[29] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
240; in Javier Echevarría, Sum. 3250.
»Ta naziv je bil cilj, za katerega so se
mnogi potegovali,« razlaga msgr.
Echevarría in nadaljuje: »Vsled tega



pogovora se je med duhovnikoma
porodilo globoko prijateljstvo in
kljub razliki v letih je g. Pedro
Poveda pogosto poklical Jožefmarija,
da bi se mu bratsko zaupal, da bi ga
prosil za nasvet in za pomoč pri
duhovniški službi.«

[30] V svojih Zapiskih, št. 192,
pripoveduje: Po zavrnitvi častne
palatinske kaplanije so me markiza
de los Álamos, María Luisa
Guzmán, María Machimbarrena
in njena nečakinja Maruja (hči
prve od njih), vse štiri, pospremile
na Ministrstvo za pravosodje, da
me predstavijo podsekretarju,
Joséju Martínezu de Velascu. Štiri
dni pozneje: republika … Prejšnji
petek [17. 4. 1931] so me na domu
družine Aguilar de Inestrillas
predstavili gospe Martínez de
Velasco, ki mi je naglo povedala –
vidno je bilo, da govori resnico –,
kako je njenemu možu žal, da ni
uspel pravočasno spraviti na



položaj nekega svojega sorodnika
in mene.

[31] Prav tam.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/1-zakaj-bozje-delo/ (5. Feb.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/1-zakaj-bozje-delo/
https://opusdei.org/sl-si/article/1-zakaj-bozje-delo/

	1. Zakaj »Božje delo«?

