
opusdei.org

1. Poslednje tri
norosti

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

V Rim se je oče vrnil 30. novembra
1972. Zahteven delovni ritem z
nenehnimi potovanji po španskih in
portugalskih deželah je bil prava
preizkušnja njegove telesne
vzdržljivosti. Bilo je jasno, da je
njegov zagon izviral iz apostolske

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


gorečnosti in da bosta tista dva
meseca popotovanj po Iberskem
polotoku še več sadov obrodila
pozneje, saj je bil po zaslugi Álvarove
skrbnosti večji del katehetskih
klepetov posnet na filmski trak. Tako
bosta očetov glas in lik postala
navzoča tudi ob predvajanjih v
prihodnosti. A poleg veselja je s seboj
v Rim prinesel novo bridkost. Med
enim izmed klepetov v telovadnici
športnega kluba Brafa v Barceloni je
navzočim oznanil, da tistega srečanja
ne more več nadaljevati: Čaka me
bolnik, jim je dejal, in nimam
pravice, da pustim čakati bolnika,
ki je Kristus … Potrebuje očeta in
mater, in jaz sem oče in mati.[1]

José María Hernández Garnica, eden
izmed prvih treh duhovnikov Opus
Dei, je ležal na smrtni postelji v
nekem centru Dela v Barceloni. O
njem je oče zopet spregovoril nekaj
ur po tem, ko ga je obiskal:



Danes sem bil pri enem od vaših
bratov … Močno se moram truditi, da
se ne razjokam, saj vas imam rad iz
vsega srca, kakor oče in kakor mati.
Nekaj mesecev ga nisem videl; zdaj
se mi je zdel že skoraj kot truplo … V
življenju je ogromno delal, in to z
veliko ljubezni; morda je Gospod
odločil, da mu sedaj že nakloni
nebeško slavo …[2]

Na začetku leta 1972 so zdravniki pri
njem ugotovili neozdravljivo
bolezen. Čim je oče to izvedel, je pisal
vikarju v Španijo, naj se izkažejo z
nadnaravno in človeško
ljubeznivostjo do bolnika, kakor
veleva duh Opus Dei. José María (po
domače Chiqui) se je nahajal v
Pamploni in ni imel možnosti za
ozdravitev, razen če bi Gospod
odločil drugače.

Vem, da je tvoj dan povsem
zapolnjen, mu je pisal oče, in to me
veseli. Tako se boš lažje združil z



nameni moje maše in moje molitve
in naša Mati, sv. Marija, bo od
svojega božanskega Sina za nas
izprosila, da se končajo ti strašni in
neverjetni časi preizkušnje, ki jo
prestajamo duše in Cerkev.

Prepričan sem, da bo Jezus, naša
Ljubezen, poslušal tvoje prošnje
zlasti v času, ko traja bolezen, ki ti jo
je poslal. Izkoristi ta privilegij.[3]

Hvaležen Devici Mariji za predanost
in mir bolnikove duše ga je
ustanovitelj opogumljal, naj si še
naprej prizadeva za plodovito
sprejemanje svojega trpljenja:

Kar tako naprej, sin moj. Tvoje
bolečine so krik molitve k našemu
Gospodu Jezusu Kristusu za to
njegovo sveto Cerkev, ki jo hoče
odnesti hudič.[4]

Ravno teden dni po vrnitvi v Rim je
oče prejel vest o smrti Joséja Maríe.
Tisti četrtek, 7. decembra 1972, je



sklical člane Generalnega sveta. V
dnevniku Ville Tevere je na ta dan
zapisano:

»V solzah nam je povedal, da so
pravkar iz Madrida po telefonu
sporočili, da je umrl g. José María
Hernández Garnica. Zgodilo se je to
noč v Barceloni. On sam je zaprosil,
naj mu podelijo poslednje maziljenje.

Oče je nemudoma daroval mašo
zadušnico za Joséja Marío. Rekel nam
je, da smo načeloma lahko navzoči,
če želimo. Potem pa nam je Javi
povedal, da je oče zelo pretresen in
da naj gremo raje k maši, ki jo bo
daroval g. Álvaro.«[5]

Istočasno je oče Pedru Casciaru in
Joséju Luisu Múzquizu napisal ločeni
pismi z istim besedilom:

Pred nekaj trenutki sem prejel
žalostno vest o Chiquijevi smrti (n. p.
v m.). Gospod ga je želel vzeti k sebi,
potem ko je šel skozi globoko



očiščevanje. Ne morem ti prikrivati,
da sem trpel – da zelo trpim –, da
sem jokal.[6]

Ko je umrl Chiqui, je oče tako kot ob
smrti slehernega svojega sina ali
hčere v celoti prevzel nase vso
bolečino tega težkega trenutka.
Nikdar se ni navadil na dejstvo, da so
takšne žalostne novice postajale vse
pogostejše. Zato je bilo njegovo
očetovsko srce hvaležno za
ljubeznivost, ki so jo Chiquiju
izkazali njegovi bližnji.[7] Ta izguba je
bila »zelo hud udarec«, a neprimerno
hujše je bilo v tistem času njegovo
trpljenje zaradi Cerkve. Trpljenje, ki
ga je povzročala človeška brutalnost.
Gospod pa ga je podpiral s posebno
milostjo, da se ne bi strl pod težo
bridkosti. Tako 12. decembra 1972 z
nadnaravno jasnovidnostjo v pismu
izpostavi naslednjo misel:

Ne morem zanikati, da če nam
Gospod in njegova presveta Mati ne



bi pošiljala posebne pomoči, bi časi,
ki jih sedaj prestaja Cerkev, bili za
nas prehudo trpljenje. […]

Bodite mi zvesti. Izpolnjujte norme.
Ne opuščajte mi molitve. Delajte z
veseljem. Zadoščujte, z ljubeznijo.

Pozneje bomo videli, kako bo to
žalostno in strašno stanje človeštva
popravljeno. In prišel bo dan, ki ga
lahko že zdaj pričakujemo, ko se bo v
nebo dvigala naša nenehna zahvala:
Ut in gratiarum semper actione
maneamus![8]

O božiču je bil ta molitveni vzklik
»Naj živimo v nenehnem
zahvaljevanju!« že zabeležen kot
njegovo vodilno geslo za prihajajoče
leto.

Komaj je minilo nekaj dni, že so mu
skrbi znova začele kratiti spanec. To
noč skoraj nisem zatisnil očesa, je
dejal svojim sinovom. Najbrž je
vzrok tudi skrb za duše. Počutim



se kakor v kletko zaprta zver.[9] Ta
utesnjenost se znova pojavi v voščilu
za božič 1972, spričo strašnih težav,
ki tarejo sveto Cerkev.[10] Toda dih
milosti je razpršil meglo in v njegovi
duši je vzniknilo svetlo upanje. Samo
na ta način, z Gospodovo pomočjo, je
mogoče pojasniti očetovo vedro
razpoloženje. Morda mu je tudi želja
po dokončanju številnih čakajočih
zadev služila kot spodbuda, da je
pregnal tisto obremenjujoče ozračje.
Namreč od časa do časa, ampak vse
pogosteje, je bilo pri pogovoru z
njegovimi otroki slišati besede: Vsak
čas bom odšel.[11] To ni bila žalostna,
marveč vesela izjava, saj ga je
spodbujala k dobremu izkoriščanju
časa brez zadrževanja ob otožnih
mislih. V tistem času, ko se je tek
njegovega življenja že bližal zatonu,
je kardinalu Casariegu priznal, da
optimizem in vedrost izvirata iz
njegove narave in kot zastonjski dar
z neba:



Ne mislite, da sem pesimist. Bog, naš
Gospod, me je naredil za optimista,
optimističen je duh Dela in tudi sveti
evangelij me navdaja z optimizmom.
Ne glede na to pa z vsakim svojim
dihom prosim, da bi čim prej znova
ugledali resnično obličje Kristusove
Neveste in da bi usmiljenje našega
nebeškega Očeta skrajšalo ta čas ter
spravilo vodovje v prave struge, da
se ne bi več pogubljalo toliko duš […].

Moram vam priznati, da čeprav mi je
zelo težko, sem zelo srečen: vedno
sem zadovoljen. Žalost – amaritudo
mea amarissima! – mi nikdar ne
odvzame veselja niti miru. Zgolj za
kak trenutek izgubim svoj nasmeh,
katerega štejem za nezasluženi dar,
ki mi ga Jezus naklanja skoraj brez
preknitve.[12]

Sredi tolikšne stiske se je oče v temoti
naslanjal na svoje otroke: V temi
sem, je nekoč dejal članom
Generalnega sveta. Nimam druge



luči kot le zavedanje, da je treba
zadoščevati in da vas potrebujem.
[13] Gospod mu je pošiljal
razsvetljenja, da je spoznaval težo
grozodejstev, ki so se dnevno
dogajala po svetu, ni pa bilo videti
konca tiste dolge noči. Vendar je bilo
očetu v veliko uteho, da je mogel v
družbi svojih otrok enoglasno klicati
v nebo. Potreba po njihovi podpori je
lahko bila sredstvo, ki ga je uporabil
Gospod, da bi celotno Delo dozorelo v
duhu molitve, da bi moglo potem
bolje služiti kakor kvas.

* * *

Tik pred veliko nočjo 1973 se je v
Rimu zbralo dva tisoč mladih; fantov
in deklet, ki so prišli z vseh koncev
sveta, potem ko so uspeli najti rešitev
za kritje visokih stroškov potovanja.
Splačalo se je videti papeža in priti
na klepet z očetom, ki je ob pozdravu
pohvalil njihovo prizadevnost. V
veselje mu je bilo gledati, s kakšno



željo in pripravljenostjo so prišli v
Rim:

Če ste tukaj, je to zato, ker ste sijajni
uporniki. Na žalost je zdaj po svetu
čutiti samo zagone nizkotnosti.
Stalno se govori o spolnosti, o nasilju,
o pridobivanju bogastva na
katerikoli način, o brezbrižnosti do
drugih. Ne govori pa se o Bogu.

Ampak vi, ki ste spoznali, da vas ta
svet skuša speljati v živalsko
življenje, ste odgovorili: Ne! Nočem
biti žival.[14]

Junija je minevalo petindvajset let od
ustanovitve Rimskega kolegija, ki je
bil vzpostavljen leta 1948. Skozi četrt
stoletja se je v njem zvrstilo lepo
število gojencev iz štiridesetih
različnih držav in opravljenih je bilo
več kot petsto doktoratov s področja
teologije, cerkvenega prava, filozofije
in pedagoških ved. Enega od zidov
Ville Tevere je krasilo vse polno tako
imenovanih akademskih viktorjev; to



so bile okrasne ploščice, na katerih je
bilo zapisano ime prvega doktoranda
iz vsake države ter letnica. Prvi 
viktor, z datumom 10. 6. 1949, je
pripadel Álvaru.[15]

Ko se je začelo poletje, se je oče
odpravil v Civenno, kjer je bil že
prejšnje leto, da bi tam prebil meseca
julij in avgust. S čim se je ukvarjal?
Kako je izgledal njegov oddih? Čez
poldrugi mesec je to v par besedah
povedal svojim hčeram iz
Centralnega sveta: V tem času sem
zelo zaposlen s svojim običajnim
opravilom: z neutrudno prošnjo za
Cerkev in za duše.[16] Bolj izrecno je
njegovo pismo z istim datumom (20.
avgust 1973), ki ga pošilja članom
Generalnega sveta:

Tukaj delamo in veliko molimo.
Lahko vam povem, da počivati ne
uspem: boli me Cerkev in bolijo me
duše! Noč in dan preživljam v
nenehni prošnji Gospodu in vseeno si



želim, da bi znal prositi močneje in
bolje. Zato vas rotim, da se združite z
mojimi mašnimi nameni in
izkoristite ta moja opravila, da bi
vzdrževali neprekinjeno božjo
navzočnost, vselej ob posredovanju
sv. Marije – refugium nostrum et
virtus! – in sv. Jožefa.[17]

Mesec september je preživel v domu
duhovnih vaj Castelldaura v bližini
Barcelone, saj je Álvaro moral iti na
operacijo. Tam je šel tudi oče na
zdravniški pregled, ki ga je opravilo
več zdravnikov s Klinike Univerze v
Navari. V izvidih je najbolj izstopala
visoka količina sečnine v krvi.
Izkoristili so njegovo bivanje v
Barceloni in mu v tistih dneh izdelali
tudi zobno protezo. Konec meseca,
29. septembra, je bil znova v Rimu.[18]

Ob pozornem pregledu podatkov o
njegovi dejavnosti odkrijemo
presenetljive korelacije. V oči na
primer bode sovpadanje hudih



duševnih bolečin in učinek na
njegovo zdravstveno stanje. Človek
takšnega kova, ki tarnanja res ni bil
vajen, je 17. novembra zapisal:

Molíte zame. Ne moremo si zatiskati
oči. Kadar boste torej trčili – žal bo to
pogosto – ob bridke posledice zmede,
ki vlada znotraj Cerkve, prosite, da bi
bilo tega kmalu konec. In združite se
z namenom moje maše, saj mi je zelo
težko. Zelo težko mi je, vendar je
moje življenje polno miru in veselja,
ki mi je poslano iz nebes.[19]

Precej pomenljivo je, da je na začetku
izvidov z dne 30. novembra 1973
dodana skopa zdravniška opazka
glede pacienta, in sicer: »Še vedno
traja utrujenost in večerna zaspanost
z nespečnostjo v nočnem času.«[20]

Stanje bedenja je moralo biti tesno
povezano s tem, kar je oče
poimenoval kot svoje običajno
opravilo; to je prošnja za Cerkev in



za duše brez predaha, podnevi in
ponoči.

* * *

V začetku petdesetih let je oče naročil
vikarju v Španiji, naj gredo molit k
Torreciudaški Mariji; njej so ga leta
1904 izročili njegovi starši v
znamenje zahvale za ozdravljenje od
hude bolezni. Stara kapela v
Torreciudadu, ki z vrha skalne
pečine gospoduje nad dolino reke
Cinca, je bila napol v ruševinah.
Ikonoklastično besnenje
revolucionarnih milic je v času
državljanske vojne uničilo retabel in
bogoslužne predmete. (K sreči je
nekemu domačinu uspelo zaščititi
Marijin kipec, tako da ga je skril v
skalovje.) Kljub temu oče ni izgubil
poguma, ko se je izkazalo, da je
kapela v propadajočem stanju.
Njegova trdna namera graditi
Marijina svetišča je bila živa od
nekdaj; že januarja 1955 je izrazil



željo, da bi v Združenih državah
postavili svetišče, ki bi bilo
posvečeno Materi lepe ljubezni.[21]

Pod Marijino varstvo je hotel
postaviti svetost družin. Tako je
minilo nekaj let, vendar ne zaman.
Kajti sčasoma je zamisel dozorela v
volji očeta, ki je upal, da bo še za časa
svojega življenja videl uresničenje
vsaj enega takšnega načrta. In tako je
Jožefmarija, ko je bil na čelu
barbastrske škofije msgr. Jaime
Flores, temu podal predlog: če bi bila
skrb za svetišče zaupana Delu, bi se
on zavezal širiti pobožnost do
Torreciudaške Matere Božje. Kateri je
bil očetov nagib za ta korak?
Predvsem ljubezen do Marije in želja,
da bi tisto svetišče postalo center, ki
bi izžareval marijansko pobožnost,
pri čemer pa ne bo pozabil na svojo
osebno in celotnega Dela hvaležnost
za milosti, prejete po njenem
posredovanju.



Trajni prenos svetišča ter
pripadajočih stavb in zemljišč je bil
uradno izveden 24. septembra 1962.
[22]

Restavriranje skulpture se je začelo
takoj. Istočasno je oče, ob vzgibu
gorečnosti in z mislijo na obilje
pričakovanih duhovnih dobrin,
zaprosil Sveti sedež za kanonično
kronanje Marijinega kipa.[23] Kar pa
se tiče romarske cerkve, ki naj bi
skladno z očetovo željo zmogla
sprejeti veliko število ljudi, je bila
potrebna novogradnja. Svetišče bo
postavljeno na pobočju, kjer je bila z
utrjenim nasipom pridobljena dovolj
velika površina.

Junija 1967 se je oče v Rimu
pogovarjal z arhitektom Heliodorom
Dolsom, odgovornim za gradbena
dela, in mu dal konkretne napotke,
upoštevajoč še sveže koncilske
določbe glede bogočastja. Nato je
vikarju in svojim otrokom v Španiji



napisal pismo, v katerem je
predstavil razloge, ki so ga
spodbudili h gradnji svetišča
Torreciudaške Matere Božje, in svoja
pričakovanja, povezana s tem
krajem:

Pričakujem preobilje duhovnih
milosti, ki jih bo Gospod naklanjal
njim, ki se bodo obračali k njegovi
sveti Materi pri tej majhni, že stoletja
češčeni podobi. Zato želim, da je tam
veliko spovednic, da bi se ljudje
očistili pri svetem zakramentu
pokore in – po prenovitvi duše –
potrdili ali obnovili svoje krščansko
življenje, se naučili posvečevati in
ljubiti delo ter prinašati v svoje
domove mir in veselje Jezusa
Kristusa: mir vam zapustim, svoj mir
vam dam. Tako bodo s hvaležnostjo
sprejemali otroke, ki jim jih bo Bog
poslal, in se plemenito posluževali
zakonske ljubezni, po kateri
postanejo deležni božje stvariteljske
moči. In Bog ne bo imel neuspeha v



teh domovih, kadar jih bo On počastil
s tem, da si izbere duše, ki se bodo
osebno in svobodno predale služenju
božjim interesom.

Kaj pa še drugi čudeži? Najsi bodo ti
čudeži še tako številni in veliki – če
hoče Gospod na tak način počastiti
svojo presveto Mater –, se mi vseeno
ne bodo zdeli večji od pravkar
naštetih, ki bodo obilni, pogosti ter
bodo ostali skriti, tako da jih ne bo
mogoče statistično obravnavati.[24]

Ko je po Evropi obiskoval številna
Marijina svetišča – Lurd, Fatimo,
Einsiedeln –, je oče ponavadi pil vodo
iz tamkajšnjih studencev kot
katerikoli drug pobožen romar,
vendar pri tem ni prosil niti
pričakoval čudežev.

Kjerkoli bo v Torreciudadu urejen
dostop do vode, s katero si bodo
verniki lahko potešili žejo, jim
nadalje pravi v pismu, bo na tabli



jasno in nedvoumno pisalo: naravna
pitna voda.

Voda te moje, naše Matere, ki nas
čaka v tistem skalovju, bo kakor svež
in živ izvir, ki bo brez prestanka
tekel proti večnemu življenju.[25]

To bo kraj molitve in pokore, kjer
bodo duše našle pomoč za srečanje z
Bogom. Kot je pravil oče,
Torreciudaške Matere Božje ne bomo
prosili za zunanje čudeže; k njej se
bomo obračali s prošnjo za mnoge 
notranje čudeže (spremembe v
dušah, spreobrnjenja, globlji odnos z
Gospodom).[26]

Med postankom v Madridu je lahko
oče prvikrat občudoval restavrirano
podobo. Bil je 6. april 1970. Iz
restavratorske delavnice so v center
Diego de León prinesli skulpturi
Deteta Jezusa in Torreciudaške
Marije, ki sta bili že očiščeni.
Nastanek kipa so takrat datirali v
pozno 11. stoletje.



Ko jo oče zagleda, ga njena lepota
očara. Čudovita je! vzklikne
navdušeno. Nato ostane tam,
zatopljen v zrenje Marijine podobe;
in čez kakšnih deset ali dvanajst
minut iz njegove duše privre
ljubezenski pogovor z našo Gospo.[27]

Kot že rečeno, se je oče iz Madrida
kot romar odpravil v Torreciudad,
kjer si je lahko ogledal označeno
zemljišče za gradnjo svetišča. Zazrl
se je v globoko jamo, kjer bodo
položeni cerkveni temelji, ter z veliko
vero blagoslovil bodočo kripto, v
kateri bo pozneje nameščenih
štirideset spovednic. Oče je sanjal, da
bi tisti kraj – goro in svetišče –
spremenil v sklop zgradb, ki bi
človeka vabile k molitvi in pokori in
kjer bi vse bilo v službi kateheze. V ta
namen je želel, da se za glavni oltar
izkleše velik retabel s prizori iz
Marijinega življenja: kamnita
kateheza, ki bi v vernikih poživljala
ljubezen do Boga[28] in ki bi jo vsakdo



razumel, tako izobraženci kot robati
podeželski ljudje. Poleg tega je
naročil, naj se v notranjosti svetišča
namesti podoba na križ pribitega
Kristusa, ki naj ima odprte oči, kakor
da še pred smrtjo z ljubeznijo govori
vernikom: Glej, vse to trpim zate.[29]

Prav tako je bila očetova želja, da bi
bila v vzdušju miru in zbranosti
tistega svetišča in njegove okolice
posebna pozornost posvečena
najsvetejšemu zakramentu, ki naj bi
bil v cerkvi postavljen na
najodličnejše mesto. Zanj naj se
izdela razkošen tabernakelj, ki bo z
gornjega dela retabla skozi okroglo
lino bedel nad vsemi apostolskimi
dejavnostmi, ki se bodo v tistih
aragonskih gorah odvijale na čast
njegove Matere, v blagor vseh duš
in v službi svete Cerkve.[30]

Oče se je v Torreciudad vrnil šele
maja 1975, se pravi en mesec pred
svojo smrtjo. Kljub temu pa je
njegova vera, molitev, delo in



spodbuda od daleč prinašala tolikšen
zagon tistim, ki so se ukvarjali z
gradnjo svetišča, da lahko
upravičeno trdimo, da je Torreciudad
»spomenik očetove vere v
posredovanje svete Marije«.[31] Lotiti
se tistega dragega podviga je bila
norost, toda potrebna norost. Katera
sredstva pa so imeli na razpolago? Ko
je oče premišljeval o težavnosti
tistega projekta, je z mislijo na Marijo
dejal: Torreciudad. Ko smo tam
začeli, dejansko nismo imeli
drugega kot leseni kip. Toda ti že
veš, Mati, kako te imamo radi, in
nam boš pomagala nadaljevati
pot![32]

Čutil je nujnost, da svetišče čim prej
odpre svoja vrata vernikom. Z vso
prizadevnostjo si je zadal cilj, da ne
bi prihajalo niti do najmanjše
zamude in bi bila posamezna dela
zaključena v točno predvidenem
roku, brez zakasnitev. A nastopil je
trenutek velike gmotne stiske. Ni bilo



drugega izhoda, kot da znaten del
gradnje odložijo. Ko so očetu poslali
natančno poročilo o kritičnem
stanju, jih je spodbudil, vlil jim je
novega upanja ter jih z obilno mero
zdrave pameti opozoril: Ne pozabite,
da mrtveci stvari ne dokončajo.[33]

Očetova navada postavljati
apostolske dejavnosti pred gmotne
zmogljivosti je privedla do tega, da so
z donacijami le stežka shajali iz
dneva v dan. Prispevki tisočerih
miloščinarjev so bili stkani iz
domačih žrtev, iz dodatnega dela, iz
odrekanja prihrankom … Vse to so
bili velikodušni darovi, ki so prihajali
z vseh koncev Španije in iz drugih
držav, toda njihova vsota ni družbe
nikoli spravila iz zadolženosti.[34] Ko
je bil zgrajen jez pri kraju El Grado,
je voda preplavila več okoliških vasi.
Preden se je to zgodilo, je oče
predlagal možnost, da tam pridobijo
nekaj gradbenega materiala, tako da
odkupijo klesani kamen, opeke, vrata



in okenske okvire. Uporabili so tudi
material iz hiš, predvidenih za
porušenje.[35] Ob vsem tem pa vseeno
ni manjkalo govoric in laži o
luksuzni gradnji ter neposrednih
napadov na ustanovitelja, ki so mu
očitali hlepenje po veličastju,
medtem ko je on zgolj želel izkazati
širokosrčnost Torreciudaški Mariji.[36]

Na vse načine so si prizadevali
zaključili gradnjo in odpreti svetišče
v letu 1975. Da je bilo delo lahko
dokončano v tem času, je zaslužna
predvsem očetova vztrajnost ter
njegovo zaupanje v Boga in Devico
Marijo.[37]

* * *

Ustanovitveno obdobje Dela je
zgodba, v kateri izstopata rast in
apostolska rodovitnost. Spričo
naglega razvoja pa so bile prostorske
zmogljivosti vedno znova
nezadostne. Centralni sedež Opus Dei
v Rimu, čigar gradnja je terjala toliko



žrtev in naporov, je že pred letom
1970 postal premajhen. Rimski
kolegij sv. Križa je imel za seboj že
dvajset let delovanja, odkar je leta
1948 dobil začasne prostore v Villi
Tevere. Število tam nastanjenih
univerzitetnih študentov je, hvala
Bogu, naraščalo, s tem pa je bilo
razpoložljivega prostora iz leta v leto
manj. Oče je hrepenel po tem, da bi
svojim sinovom omogočil bivanje v
okolju, kjer bi imeli več priložnosti za
šport in gibanje na prostem. Prišel je
čas, da se konča ta varljiva začasna
situacija, kajti organi centralnega
vodenja, ki so se prav tako razširili,
so zdaj potrebovali prostore, v
katerih je deloval Rimski kolegij.[38]

Ko se je oče lotil tega problema, je bil
star petinšestdeset let. Za seboj je
imel že celo življenje trdega dela in
prav lahko bi si zdaj privoščil
zasluženi oddih ob pogledu na vse,
kar je bilo doseženo. Toda to je bilo
od nekdaj tuje očetovi miselnosti.



Nikdar ni kazal posebnega
zadovoljstva nad samim seboj. Prav
nasprotno. Njegovo edino vodilo je
bilo služenje. Misleč na vse, kar je
bilo še treba narediti, je od samega
sebe zahteval več in več, zahteval v
imenu Boga in v imenu svojih otrok.

Nočí se mi, otroci moji, si je mislil, 
treba je pohiteti![39] Takrat je sprejel
odločitev, da Rimski kolegij ne more
več gostovati v prostorih centralnega
sedeža Opus Dei. Preseliti se mora
drugam, in to hitro. Torej so se lotili
iskanja možnih lokacij znotraj
mestnega jedra. V Rimu je bilo vse
polno starih palač in mogočnih
zgradb v napol propadajočem stanju.
Toda obnoviti notranjščino in
preurediti prostore za posebne
namene Rimskega kolegija je bilo
dražje, kot pa če bi začeli z ničle in
najprej vse porušili, česar pa mestne
oblasti ne bi dovolile. Potem ko je
bilo opravljenih nekaj posvetov, se je
oče – upoštevajoč glavni dejavnik, to



je pomanjkanje denarja – odločil za
najugodnejšo rešitev: za
novogradnjo. Pisal se je mesec
november 1967.[40]

Pred začetkom gradnje je bilo dolgo
pripravljalno obdobje. Dve leti je
trajala izdelava arhitekturnih
načrtov. Postopki za odobritev
urbanistične dokumentacije in
pridobitev gradbenega dovoljenja so
tekli počasi. Zemljišče je ležalo na
vrhu planote, ki se je dvigala nad
široko dolino reke Tibere. Ob njenem
vznožju je mimo tekla cesta, Via
Flaminia. Na tistem predelu so leta
312 taborili Konstantinovi legionarji,
preden so v znameniti bitki pri
Milvijskem mostu premagali
Maksencijevo vojsko. Zmagovalec je
leta 313 z milanskim ediktom
kristjanom podelil versko svobodo.
Oče se je rad spominjal teh
zgodovinskih dejstev, pa tudi imena 
Cavabianca, ki se je tistega posestva
prijelo zaradi bližnjega kamnoloma.



V prenesenem pomenu je ime tega
mednarodnega izobraževalnega
centra očetu pomenilo namero, da bo
od tam pridobival žive, bele in
dodobra zglajene kamne.[41]

Uresničiti ta načrt je bila
velikopotezna naloga. Najprej zaradi
finančnega vprašanja, četudi se je s
pomanjkanjem denarja oče ubadal že
od nekdaj in je bilo to pač del
običajnega poslovanja. Vse svoje
zaupanje je polagal v božjo
previdnost in na Cavabiancogledal
kot na poslednjo gradnjo, ki bo šla
skozi njegove roke.[42] (Namreč vrsta
gradbenih projektov, ki jih je
neutrudno spodbujal, je bila zares
dolga. Poslednji kamen Ville Tevere
je bil položen 9. januarja 1960, po
dvanajstih letih zidarjenja. Aprila
1960 so se začela gradbena dela v
Rimskem kolegiju sv. Marije v
Castelgandolfu. Potem je bilo za
poletne aktivnosti treba urediti hišo
Tor d’Aveia, ki so jo začeli uporabljati



leta 1967.[43] Na začetku leta 1970, ko
so kopali temelje za novo svetišče v
Torreciudadu, se je oče že ukvarjal z
načrtovanjem Cavabiance.) V
njegovem spominu je bilo živo
navzoče neizpodbitno dejstvo. Ga je
Gospod že kdaj pustil na cedilu? To
zaupanje v božjo previdnost je
razpršilo vse človeške ovire, ki bi se
lahko pojavile pred začetkom
gradnje. Kakor vedno je moral iti v
korak z Bogom, z njegovim tempom.
Ne hitreje in ne počasneje. O nečem
pa je bil prepričan: treba je bilo
izobraziti njegove hčere in sinove, ki
se bodo potem razkropili širom po
svetu, da bi mogli v svojih novih
državah sami izobraževati številne
ljudi, ki jih je Gospod pošiljal v Opus
Dei. Ampak najprej jim je bilo treba
priskrbeti bivališče. Za veliko ptičkov
je potrebnih veliko kletk, je pravil. O
tem je spregovoril v Barceloni, med
svojim popotovanjem po Španiji leta
1972:



V Rimu, prav blizu Ville Tevere – ki jo
bo prav tako treba dodelati, saj smo
jo zgradili v veliki naglici – smo
pridobili nekaj hektarjev in tam se
gradi hiša za več kot tristo ptičkov. K
meni prihajajo škofje z vsega sveta in
mi pravijo: Ampak vi ste nori … Jaz
pa jim odvrnem: Popolnoma
razsoden sem. Če imaš ptičke, nimaš
pa kletke, potem je potrebna kletka.
Svoje sinove izobražence iz vseh
držav moram vzgajati in zato jih
kakšno leto, dve ali tri potrebujem
tukaj.[44]

Ko so ga nekateri cerkveni
dostojanstveniki slišali govoriti o
projektu in o njegovi izvedbi, so ga
skušali od tega odvrniti. Podvig tako
ogromnih razsežnosti je bil nekaj
norega, še posebej v obdobju, ko so
kristjani v mnogih deželah prestajali
hude krize. Kako je nameraval
napolniti in vzdrževati tiste stavbe?
Na vsak način je tisto bila prava
norost, hudo prenagljen korak.[45]



Oče tega ni zanikal. On sam je to prvi
priznal. Projekt je bil pravcata norost
– toda zgledna in potrebna norost. In
zato se ni imel namena obračati
nazaj.

Na miklavževo, 6. decembra 1971, ko
je od začetka gradnje preteklo že leto
dni, je oče arhitektom naročil, naj
rešitev finančnega vprašanja
priporočijo svetemu Nikolaju iz
Barija, čigar god je bil tistega dne. Še
več, naznanil jim je, da morajo biti
gradbena dela zaključena v roku treh
let.[46] A komaj so začeli z delom, že so
se pojavile ovire. Nekatere težave so
bile nekako predvidljive, številne
druge pa so nastopile nepričakovano:
tehnične in birokratske zapreke,
stavke, nenaden porast stroškov
materiala … In vse to se je dogajalo v
letih socialne negotovosti,
sindikalnih napetosti, pogostih
ugrabitev in terorističnih dejanj …
Težko bi izbrali slabši trenutek za
začetek gradnje.[47] Spričo teh



zapletov je očetu več prijateljev
svetovalo, da bi se bilo takšnemu
načrtu nemara bolje odreči ter raje
graditi zunaj Rima, morda tudi v
kakšni drugi državi. Toda očetov
glavni razlog za to, da projekt
Cavabianca pripelje do konca, je bil
nadnaravne vrste: postojanka v
Rimu, kjer bi se njegovi otroci lahko
prepojili z »rimskostjo«, je pomenila
zagotovilo edinosti in apostolske
učinkovitosti.[48]

V dneh pred začetkom gradnje je oče
gojence Rimskega kolegija
nagovarjal, naj imajo v mislih
ogromno delo, ki bo potrebno za
postavitev Cavabiance. Želel jih
spomniti, da bodo nove zgradbe
postavljene s tujim denarjem, da
bodo sad žuljev mnogih njihovih
bratov in sester ter pomoči
prijateljev in sodelavcev Opus Dei, ki
so si rade volje zavihali rokave,
čeprav nekateri med njimi sploh niso
bili kristjani.[49] Toda hudič, kakor se



je izrazil oče, ni bil nad projektom
prav nič navdušen in je storil, kar je
le mogel, da bi otežkočil njegovo
izvedbo.[50] Tako kot Villa Tevere je
bila tudi Cavabianca tesno povezana
z žrtvijo in ljubeznijo do Boga in ni
manjkalo hudobnih jezikov, ki so
uboštvu pridodali okus pelina.

Torreciudad in Cavabianca sta bili
dve ljubezenski, časovno sovpadajoči
norosti. Sestri po svojem gmotnem in
duhovnem razvoju. Dva izraza
očetove ljubezni do duš in njegove
pobožnosti do svete Marije. Dva na
visokomiselnosti in uboštvu sloneča
podviga. Oba zastavljena z velikim
upanjem. Uresničena s skrbnostjo do
najmanjših podrobnosti.[51] Dovršena
s stalnostjo in požrtvovalnostjo.

Nekega dne je oče v družbi svojih
sinov govoril o Cavabianci, o svoji 
predzadnji norosti, kot jo je
imenoval. In eden od navzočih ga je
vprašal: Katera pa bo zadnja? –



Zadnja, je odgovoril oče, bo to, da
umrem pravočasno.[52] S tem je
nakazal svojo popolno predanost
božjim rokam ter svojo ponižnost. Ni
želel biti v napoto svojim otrokom,
ko bo ostarel in brez moči.

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] AGP, P04 1972, II, str. 638.

[2] AGP, P04 1972, II, str. 641.

[3] Pismo Joséju Maríi Hernándezu
Garnici, EF-720219-3. V primeru
neozdravljivih bolezni je oče kot
previdnostni ukrep vselej poiskal
primeren trenutek, da so bolniku
sporočili resnost njegovega stanja,
ampak vedno dovolj zgodaj, da se je
lahko dobro pripravil na smrt. Tako
je februarja 1972 v pismu španskemu

https://opusdei.org/sl-si/article/2-tretje-zvonjenje
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


vikarju podal nasvet, namenjen
nekemu Chiquijevemu bližnjemu
sorodniku:Lahko se pogovori s
preostalimi člani družine.
Opozorite pa ga na to, da boste
Chiquiju vi povedali o resnosti
njegove bolezni, ko bo za to
primeren čas; in zato naj ga ne
vznemirjajo po nepotrebnem
(Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-720207-1).

[4] Pismo Joséju Maríi Hernándezu
Garnici, EF-720920-1.

[5] Dnevnik Ville Tevere, 7. 12. 1972
(AGP Sec. N, 3 leg. 430-06). Javi je
msgr. Javier Echevarría.

[6] Pismo Pedru Casciaru Ramírezu,
EF-721207-1.

[7] Prim. Pismo Florenciu Sánchezu
Belli, EF-721210-3. V tistem času je
Sofía Varvaro, mlada numerarija,
ležala v neki rimski kliniki; imela je
raka na jetrih in zdravniki so jo



odpisali. Oče jo je obiskal 18.
decembra 1972.

»Oče, včasih me je strah, da ne bom
mogla zdržati do konca, ker sem zelo
slabotna,« mu je rekla Sofía, na kar je
oče brž odvrnil:

Hči moja, ne boj se! Saj te
pričakuje Jezus! Jaz ga prosim za
tvoje ozdravljenje, vendar naj se
zgodi njegova Volja. Včasih je
težko sprejeti to božjo voljo, ki je
ne razumemo, ampak Gospod se
najbrž ob tem nasmehne, ker nas
ima rad in skrbi za nas kot ljubeč
oče, z materinskim srcem,
razumeš? Jutri te bom skupaj s
sveto hostijo položil na pateno in
te izročil Gospodu. Ti pa, tukaj ali
v nebesih, bodi vedno zelo
povezana z očetom, z očetovimi
nameni, saj pri svoji prošnji
potrebujem podporo vseh vas
(Álvaro del Portillo, Entrevista …, op.
cit., str. 100).



[8] Pismo Xavierju de Ayali Delgadu,
EF-721212-1.

[9] José Luis Soria Saiz, RHF, T-07920,
str. 26.

[10] Pismo vsem članom Dela, EF-
721200-1.

[11] AGP, P01 1973, str. 309.

[12] Pismo iz Milana monsinjorju
Mariu Casariegu Acevedu CRS,
EF-730725-1. Amaritudo mea
amarissima – grenka (moja) bolečina
(Iz 38,17).

[13] José Luis Soria Saiz, RHF, T-07920,
str. 100.

[14] AGP, P01 1973, str. 363.

[15] Na tem mestu velja omeniti, da je
oče iz hvaležnosti in pravičnosti
postopoma vse bolj poudarjal, tako z
besedami kot z dejanji, kaj je za Opus
Dei pomenila zgledna Álvarova
zvestoba, njegova popolna predanost



ter plodovitost njegovega dela.
Nekatere obletnice, povezane z
njegovim življenjem, so bile na
primer vključene v družinski koledar
Dela.

[16] Pismo iz Civenne, EF-730820-1.

[17] Pismo iz Civenne, EF-730820-2. 
Refugium nostrum et virtus – naše
zavetje in moč.

Po pomoč se je obrnil tudi na svoje
hčere v Španiji, ko jim je dejal: 
Računam na zvestobo vsake izmed
vas. Ve ste predmet moje nenehne
molitve, istočasno pa ste moje
priporočilo pri Gospodu (Pismo iz
Civenne Carmen Ramos García,
EF-730820-6).

In podobno je nagovarjal vse svoje
otroke v Italiji, kot je napisal vikarju
Mariu Lantiniju: Naj bodo
prepričani, da dnevno potrebujem
zvestobo vsakega od njih, ki se
odraža v stalni molitvi in v dobro



dokončanem delu v božji
navzočnosti (Pismo iz Civenne,
EF-730825-1).

[18] Prim. RHF, D-15111, september
1973.

[19] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-731117-2.

[20] RHF, D-15111, november 1973.

[21] Prim. Pismo Joséju Luisu
Múzquizu de Miguelu, EF-550120-9;
in Álvaro del Portillo, Sum. 828.

Arhitekt Jesús Álvarez Gazapo
pripoveduje, kako je 17. marca 1958
očetu omenil, da v Villi Tevere ena
izmed kapel v gradnji najbrž ne bo
dovolj prostorna. Ne skrbi, prišel bo
čas, ko bomo gradili katedrale, mu
je odgovoril. Kot pravi omenjeni
arhitekt, je oče imel v mislih načrt za
svetišče v Združenih državah, ki bi
omogočalo veliko pastoralno
dejavnost za družine. Nosilo naj bi



ime: Sancta Maria Mater Pulchrae
Dilectionis (Sveta Marija, Mati lepe
ljubezni), v kripti pa naj bi bilo še več
drugih oltarjev ter spovednice. Prim.
Jesús Álvarez Gazapo, Sum. 4484.

[22] Zakupna pogodba (RHF, D-15419).
V pogodbi je bilo določeno, da se ob
soglasju stolnega kapitlja in škofijske
gospodarske uprave pravica do
uporabe svetišča prenese na družbo 
Inmobiliaria General Castellana S.A.
Le-ta se je obvezala poravnati polog
ob sklenitvi pogodbe, nato pa
plačevati letno zakupnino. Poleg tega
se je družba zavezala k obnovi in
ohranjanju javnega češčenja
Marijine podobe. Ustanovitev civilne
pravne osebe z obliko delniške
družbe ni imela drugega cilja kot to,
da bi se z nakupom delnic razširil
obseg finančne pomoči ter bi na ta
način mogli kriti stroške obnove
prevzetih nepremičnin.



[23] S pismom z dne 6. maja 1966 je
kardinala Paola Marello,
nadduhovnika vatikanske bazilike in
prefekta Delavnice sv. Petra, zaprosil
za kronanje Marijinega kipa. V pismu
je bila opisana zgodovina izvora in
naraščanja pobožnosti do
Torreciudaške Matere Božje (prim.
RHF, D-15431; izvirnik v arhivu
Župnije sv. Petra v Vatikanu). Odlok o
kronanju podobe Torreciudaške
Matere Božje in pooblastilo
ustanovitelju, da naj jo osebno krona
on sam, je z dne 20. junija 1966 (RHF,
D-15104).

[24] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-670617-3.

[25] Prav tam.

[26] Prim. Javier Echevarría, Sum.
2614.

[27] Florencio Sánchez Bella, RHF,
T-08250, str. 15; prim. tudi Javier
Echevarría, Sum. 2614. Msgr. Javier



Echevarría pravi, da je oče med
tistimi sladkimi in zaupnimi
pogovori z Božjo Materjo, ki so se
med njegovim bivanjem v Madridu
večkrat ponovili, Marijo nagovarjal
»z nežnostjo otroka in s srcem
zaljubljenega človeka« (Sum. 2404).

[28] Prim. César Ortiz-Echagüe Rubio, 
Sum. 6877.

[29] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
1033; in Joaquín Alonso Pacheco, 
Sum. 4828. Na osnovi mavčnega
modela tistega razpela, ki ga je
izdelal kipar Sciancalepore, sta bila
narejena dva originala, od katerih je
bil eden namenjen za mednarodni
center Cavabianca.

[30] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-670617-2.

[31] Javier Echevarría, Sum. 2615.

[32] Prav tam; Álvaro del Portillo, Sum.
1147.



[33] Florencio Sánchez Bella, Sum.
7546.

[34] Prim. Javier Echevarría, Sum.
2530; Pismo Martínu Sambeatu
Valónu, EF-740330-1; Pismo Manuelu
Gómezu Padrósu, EF-740402-1; idr.

[35] Prav tam; in César Ortiz-Echagüe
Rubio, Sum. 6893.

[36] Prim. María del Carmen de Otal
Martí, baronica de Valdeolivos, Sum.
5993; Encarnación Ortega Pardo, 
Sum. 5349; in Julián Herranz Casado,
PR, str. 877–878.

[37] Dokončanje retabla v poletnih
mesecih leta 1975 je bil pravi čudež.
Retabel je kipar Joan Mayné izdelal iz
barvnega alabastra. Meri okrog sto
trideset kvadratnih metrov in ima
osem velikih panelov, ki prikazujejo
prizore iz Marijinega življenja. César
Ortiz-Echagüe, ki je od blizu
spremljal izdelavo retabla,
pripoveduje o pogovoru z očetom



leta 1974, leto dni pred otvoritvijo.
»Oče me je vprašal, kdaj bo dokončan
glavni retabel, v katerem bo
nameščen Marijin kip. Odgovoril sem
mu, da velja upoštevati dejstvo, da se
je izdelava retabla začela pred enim
letom, da je bilo treba obdelati petsto
ton alabastra in da je bilo po naših
ocenah za retable primerljivih
velikosti – kakršen je denimo v
Pilarski baziliki ali v Huesci –
potrebnih od petnajst do dvajset let
dela; in rekel sem mu, da bomo glede
na vse to po naši presoji za
dokončanje oltarnega nastavka v
Torreciudadu potrebovali še
nadaljnjih sedem let. Oče mi je takoj
povedal, da je treba z delom
zaključiti v enem letu, zato da bi bilo
ob otvoritvi svetišča vse nared. Dal
mi je nekaj nasvetov, ki sem jih
nemudoma uporabil. In ko je čez leto
dni prišel v Torreciudad, je bil
retabel končan« (César Ortiz-Echagüe
Rubio, PM, l. 1012).



[38] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
613; Mario Lantini, Sum. 3600;
Ignacio Celaya Urrutia, Sum. 5906.

[39] Jesús Álvarez Gazapo, Sum. 4319.

[40] Prim. Jesús Álvarez Gazapo, PR,
str. 1345.

[41] Prim. prav tam.

[42] Oče je vse ljudi prosil za molitev,
nadaljeval je z načrtovanjem
Cavabiance in vsem zagotavljal, da
jih Gospod ne bo pustil na cedilu:
»Sredstva bodo prišla,« jim je govoril
(Vincenzo Montillo, PR, str. 1040).
Svojim sinovom je dal vedeti, da
bodo potrebovali veliko denarja, toda
naj jih ne skrbi, kajti za to bo
poskrbel Gospod (prim. Jesús Álvarez
Gazapo, Sum. 4379).

Že od ustanovitve naprej, v času, ko
je bil popolnoma brez denarja in
gmotnih sredstev, je ohranjal
predanost in zaupanje v Boga, kar se



odraža tudi v njegovih Zasebnih
zapiskih, št. 1755, kjer je v trenutku
stiske zapisal: Jezus moj, še enkrat
ti bom povedal: to je smešno. Jaz
delam zate, ti pa mi boš odrekel
gmotna sredstva?

[43] Posestvo Salto di Fondi je bilo
poletni sedež Rimskega kolegija do
leta 1966. Zaradi urbanizacije tistega
območja in pospešene gradnje v
tamkajšnjem obalnem pasu pa tisto
odtlej ni bil več miren kraj, primeren
za študij in šport. Naslednje leto so
poletne aktivnosti prenesli v neko
gorsko vas v Abrucih, nedaleč od
mesta L’Aquila; posestvu so dali ime
Tor d’Aveia.

[44] AGP, P04 1972, II, str. 608.

[45] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
829.

[46] Prim. Jesús Álvarez Gazapo, Sum.
4323. V dveh letih (1968–1970) so bile
pripravljene vse študije in



dokumentacija, potrebna za
pridobitev gradbenih dovoljenj; in
marca 1971 je gradnja lahko stekla
(prim. Álvaro del Portillo, Sum. 613).

[47] Prim. Jesús Álvarez Gazapo, Sum.
4320. Takšne razmere so trajale vse
do zaključka gradnje Cavabiance. 
Tukaj je kakor vedno, je zapisal oče,
stavke se vrstijo druga za drugo in
s tem se dokončanje Cavabiance
zakasni. Potrebna je
potrpežljivost: na ta način imamo
še eno stvar, ki jo lahko darujemo
Gospodu (Pismo Florenciu Sánchezu
Belli, EF-741107-2).

[48] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
829.

[49] Prim. Álvaro del Portillo, PR, str.
1040.

[50] Prim. Jesús Álvarez Gazapo, Sum.
4323.



[51] Oče je arhitekte spodbujal, naj
načrte dodobra izpilijo (prim. Jesús
Álvarez Gazapo, PR, str. 1404 in
1359).

V kapeli, posvečeni Angelski Materi
Božji, so na retablu iz raznobarvnega
marmorja upodobljeni prizori iz
Marijinega življenja. V okroglo lino
nameščeni tabernakelj, zgoraj, nad
oltarjem, predstavlja srce in
središče Cavabiance.

Očetova želja vzbuditi pobožnost
vernikov je posebej opazna v njegovi
zavzetosti in bedenju nad delom, s
katerim se je ukvarjal rimski kipar
Sciancalepore. Ko mu je zaupal
naročilo za upodobitev še živega
Kristusa na križu, pred prebodom s
sulico, je umetniku dal tudi
precejšnje število konkretnih
predlogov. Na osnovi tistega modela
sta bila, kot že rečeno, izdelana dva
kipa iz pozlačenega brona: eden za
svetišče Torreciudad in eden za



kapelo svetega Križa v Cavabianci.
Prim. Joaquín Alonso Pacheco, Sum.
4828; Luigi Tirelli, Sum. 4565; Ignacio
Celaya Urrutia, Sum. 5939.

[52] Álvaro del Portillo, Sum. 1144; tudi
AGP, P01 1977, str. 213.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/1-poslednje-tri-norosti/ (21.

Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/1-poslednje-tri-norosti/
https://opusdei.org/sl-si/article/1-poslednje-tri-norosti/

	1. Poslednje tri norosti

