
opusdei.org

1. »Kruta
preizkušnja«

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

1. Jul. 2018

↗ Nazaj na kazalo

Tisti trenutek, ko so se začeli
srečevati na Ulici Martínez Campos,
je Jožefmariju postalo jasno, da bo
stanovanje postalo premajhno in da
je za razvoj dejavnosti svetega

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


Rafaela in svetega Gabriela potrebno
imeti izobraževalno akademijo.[1]

Potreboval je ljudi in potreboval je
denar; zagnal se je v iskanje obojega.
Marca 1933 se je dogovarjal s prvimi
profesorji bodoče akademije. Ko je
našel drugega, je s prekipevajočim
optimizmom zapisal:

Z njim in z Rocamoro in še z drugimi,
ki mi jih bo zagotovo poslal Gospod,
bomo lahko začeli s področjem Dela,
ki je zaupano sv. Gabrielu in sv.
Pavlu.[2]

Prvega junija sta v Madrid prispela
dva člana Dela, ki sta delala v
Andaluziji: Isidoro Zorzano in José
María G. Barredo. Njun prihod je
pomenil pridobitev novih moči za
nov podvig: Šlo je za akademijo.
Tudi stanovanja sta iskala.
Aktivnosti so v teku in konec
poletja bo stvar nared, da se
oktobra lahko začne. Ob
zapisovanju teh besed mu je ušla



misel, ki je v bistvu »razosebljen«
pokazatelj tega, da je s svojimi
močmi razsipaval in da mu preti
telesna izgorelost:

Delo utruja tvoje telo in ne zmoreš
moliti. Vedno si v navzočnosti
svojega Očeta. Tako kot majhni
otročički, če mu ne moreš nameniti
veliko besed, ga od časa do časa
poglej … in on se ti bo nasmehnil.[3]

Prizadevanje za začetek akademije
ga je tako silno prevzemalo, da mu je
bilo že nekaj minut, namenjenih
branju časopisa, dovolj, da ga je
zapekla vest:

Prestajal sem trenutke resničnega
gorjá, silnega trpljenja, ko sem videl
na eni strani svojo bedo, na drugi pa
potrebo in nujnost Dela. Moral sem
prekiniti s svojim branjem […].
Ogorčenje nad samim seboj mi je
vzbujala misel, da sem izgubljal in
izgubljam čas … čas mojega Očeta
Boga![4]



Je izgubljal čas?

Pozno je, pravi v svojih Zapiskih. Ura
je dvajset do polnoči in ostalo je še
nekaj stvari, ki jih je treba zapisati.
Zadnja katarina za danes: včeraj sem
ciklostiliral listič s prošnjo za molitev
in zadoščevanje, da bi od Gospoda
prejel razsvetljenje: da bi jaz našel
čas ter na kratko in pravilno uredil
vse, kar zadeva organizacijo Dela,
tako kot to hoče Bog.[5]

Temu, da bi se moral ukvarjati z
zasebnimi učnimi urami, se je želel,
kolikor mogoče, izogniti. Kako naj
nadoknadi tiste ure? Zakaj Bog
njegovim domačim ni naklonil miru
in gmotne neodvisnosti, da bi se on
lahko posvetil izključno Delu? Vseeno
pa je gotovo in ničkolikokrat potrjeno
dejstvo, da je gospodinjstvu gospe
Dolores Gospod vselej priskočil na
pomoč. Nenavadno pri teh
posredovanjih je bilo to, da so se
dogajala ravno v zadnjem trenutku



in tako, da si je družina opomogla ter
je znova zavladal dušni mir; nikdar
pa to ni odpravilo njihove gmotne
stiske. Zaradi nevpadljive drže glede
njihove revščine je bilo pri
Escrivájevih skorajda nemogoče
uganiti, kakšno pomanjkanje so
trpeli:

Bog, moj Oče in Gospod, mi navadno
daje veselje sredi popolnega uboštva,
v katerem živimo. To veselje in ta
mir daje tudi drugim v hiši, izvzemši
nekaj kratkih trenutkov.[6]

Ustanovitelj je bil vajen
nepričakovanih posegov božje
previdnosti v primeru skrajnih
denarnih stisk. Kot glava družine je
moral poleg od Boga prejetega
poslanstva obenem poskrbeti za
vzdrževanje svojih domačih.[7]

* * *

Ni še minilo sedem mesecev, odkar je
bil v Segovii, ko je njegov duh znova



zahrepenel po samoti: Vsak dan
močneje čutim potrebo po tem, da
se za nekaj časa umaknem in se
posvetim izključno
kontemplativnemu življenju: Bog
in Delo in moja duša.[8] Tako se je
dogovoril z redemptoristi na Ulici
Manuel Silvela in se odpravil v
samostan, da bi sam zase opravil
duhovne vaje. Bilo je 19. junija 1933.
Vse je potekalo v miru, dokler se ni
nekega dne na ulici zgodil grob
izgred. Skupina mladeničev, ki se je
zadrževala ob vhodnih vratih z
rešetkami in imela pri sebi
pločevinko goriva, je grozila, da bo
samostan zažgala. Spričo vpitja je
stopil k oknu in se znova poglobil v
zbranost in tišino, ko je videl, da je
brat vratar pripravljen in oborožen s
kar spodobnim kolom.[9]

Ta tako natančno opisana anekdota v
bistvu ni nič drugega kot lahen
odklon, ki deloma zakrije to, kar se je
duhovniku zgodilo dan pred tem, 22.



junija, v četrtek, na predvečer
Jezusovega Srca, ko s preprosto
odkritostjo zapiše: Občutil sem
kruto preizkušnjo, ki mi jo je že
pred časom napovedal p. Postius.
[10]

(Pater Postius, redovnik klaretinec, ki
si ga je izbral za spovednika za nekaj
mesecev, ko se je jezuit Sánchez
moral skrivati, mu je naznanil težko
preizkušnjo. O tem je zapisal v neki
katarini: P. Postius, pri katerem se
spovedujem, odkar se p. Sánchez
skriva zaradi uveljavitve odloka o
razpustitvi Družbe Jezusove, mi je
tudi rekel, da bo prišel čas, ko bo
preizkušnja v tem, da ne bom čutil
tega nadnaravnega zagona in
ljubezni do Dela.[11]

Ta boleča preizkušnja naj bi bila
posledica dejstva, da ne bo čutil
božanskosti Dela.[12] Od tega je
minilo že poldrugo leto in duhovnik



je najbrž ohranil bežen spomin na
opozorilo.)

V četrtek, na večer pred praznikom
Jezusovega Srca, je Jožefmarija
meditiral o smrti. Če bi ga zadela v
tistem trenutku, kako bi bil na to
pripravljen? Kaj bi mu lahko
odvzela? Izprašal se je in ugotovil, da
ni navezan na nič ali skoraj na nič: 
Danes mislim, da ni ničesar, na
kar bi bil navezan. Kvečjemu
morda na svojo ljubezen do fantov
in do vseh svojih bratov v Delu. In
Boga je prosil, naj ga smrt, ko bo
prišla, da ga odvede predenj, ne
najde vezanega na nobeno
zemeljsko stvar.[13]

Istega večera ga je zadela
preizkušnja skrajne nenavezanosti.
Bilo je, kakor bi mu Gospod za nekaj
kratkih trenutkov odvzel jasno luč, ki
jo je videl 2. oktobra 1928, in ga
pustil lebdeti v zraku, medtem ko so
zle misli napadale njegov um.



Ustanovitelj takole opisuje svojo
stisko:

V samoti, na eni od tribun te cerkve
Večne pomoči, sem skušal moliti pred
Jezusom v Najsvetejšem zakramentu,
izpostavljenem v monštranci, ko mi
je za trenutek in brez kakršnegakoli
konkretnega vzroka – ki ga ni – prišlo
na misel to pregrenko vprašanje:
»Kaj pa, če je vse to laž, tvoja iluzija,
in izgubljaš čas … in – kar je še hujše
– ga zaradi tebe izgubljajo mnogi
drugi?«[14]

Nenadna nadnaravna praznina,
skrajna tesnoba, je njegovo dušo
preplavila z grenkobo. (Šlo je za
nekaj sekund, pravi, ampak kako
človek trpi!) Tedaj je s sunkom
nenavezanosti Gospodu korenito
izročil svojo voljo. Ponudil mu je to,
da se odreče Delu, če bi le-to bilo
ovira:

Če ni tvoje, ga uniči; če je, mi daj
potrditev.



Tako je brez najmanjšega oklevanja
samemu sebi iztrgal prejeto obljubo
o nesmrtnosti Dela in kakor
Abraham v žrtvovanje izročil bitje, ki
ga je pod srcem nosil od 2. oktobra
1928. S tem je izročal tudi upe
desetih predhodnih let, odkar je v
Logroñu začel prositi: Domine, ut
sit! Nemudoma, dodaja Jožefmarija, 
sem začutil, da sem potrjen v
resnici njegove Volje glede
njegovega Dela.[15]

* * *

Med premišljevanjem na duhovnih
vajah je napravil seznam tega, kar
naj bi bili njegovi sedanji grehi: –
Nered. Požrešnost. Pogled. Spanje.
[16]

V čem je bil ta nered? Kolikor je
razvidno iz nekega zapisa ob koncu
duhovnih vaj z naslovom Takojšen
ukrep, je bilo za odpravo nereda
treba opustiti vsako dejavnost, ki ni



bila neposredno usmerjena v
služenje Delu:

Pustiti moram vsakršno, tudi
resnično apostolsko delovanje, piše,
ki ne meri naravnost v izpolnjevanje
božje Volje, ki je D[elo]. Sklep: prišel
sem tako daleč, da tedensko
spovedujem na sedmih različnih
krajih. Prenehal bom s tem
spovedovanjem, z izjemo dveh
skupinic za študentke.[17]

Ni težko prešteti krajev, kjer je
spovedoval redno, vsak teden. In
sicer: sirotišnica Porta Coeli, šola
Arroyo, dečki v predelu Ventilla, v
Terezijanski ustanovi na Ulici
Alameda, na Akademiji Veritas na
Ulici O’Donnell, deklice v šoli
Marijinega vnebovzetja in verniki v
cerkvi sv. Elizabete. Vse to brez
omembe bolnikov in umirajočih v
bolnišnicah.[18] V spovednico cerkve
sv. Elizabete je prihajal že zarana. In
vsako jutro je med spovedovanjem



ali branjem brevirja slišal, kako
nekdo silovito odpre cerkvena vrata,
sledi nekakšen kovinski hrup, nato
pa vrata zaloputnejo. Željan izvedeti,
za kaj gre, vrat namreč iz spovednice
ni videl, se je nekega dne postavil na
stražo ob vhodu v cerkev. Ko so se
vrata s truščem odprla, se je pred
njim pojavil mlekar, otovorjen s
svojimi kanglami. Vprašal ga je, kaj
vendar počne.

– Jaz, oče, pridem vsako jutro,
odprem […] in ga pozdravim: »Jezus,
tukaj mlekar Janez.«

Kaplan je ostal brez besed in ves tisti
dan je ponavljal svoj vzklik: Gospod,
tu je ta nesrečnik, ki te ne zna
ljubiti kakor mlekar Janez.[19]

Kaj pa glede požrešnosti, v čem je
Jožefmarija videl kaj grešnega na
tem področju? Je mar imel v mislih
to, da je ob redkih priložnostih
zaradi boljšega vzdušja pri mizi
domov kot priboljšek prinesel kakšno



sladico? Moja požrešnost je imela
prste vmes,[20] pripominja, namreč
slaščice je imel rad. Toda kaj je mogel
reči o lakoti, ki ga je – po njegovih
lastnih besedah – gnala, da je jedel 
preveč kruha, tako da sem celo
mislil, da grešim zaradi
požrešnosti, ko jem kruh, zaradi
katerega se poleg tega še zelo
redim in imam težave s prebavo?
[21]

Jasno je, da je ob njegovih
nepotešenih zahtevah po mrtvičenju
njegova vest segala onkraj mejá
lakote in požrešnosti. V tistih dneh
duhovnih vaj je svojemu spovedniku
napisal sporočilo, v katerem pravi: 
Brez dvoma, pater, Gospod od
mene hoče, da okrepim pokoro.
Kadar sem mu v tem zvest, se zdi,
da Delo dobi nov zagon.[22] Tako se
je apostolska moč Dela znova krepila
na račun podvojene ustanoviteljeve
pokore.



Njegova delovna zmožnost in
hrepenenje po delu sta ga vodila v
izčrpanost. Zoper potrebo po
mamljivem jutranjem spancu pa je
uporabljal zvijače:

Tako sem nagnjen k lenobi, zapiše
kot sporočilo svojemu spovedniku,
da, namesto da bi me zjutraj k
vstajanju spodbudila želja ugajati
Jezusu – ne smejte se –, moram
samega sebe prelisičiti in si reči:
»Pozneje, čez dan, se boš za kratek
čas ulegel.« Ko pa grem proti šesti uri
po poti v smeri Sv. Elizabete, se
velikokrat ponorčujem iz te mrtve
teže, ki jo nosim s seboj, in mu
rečem: »Osliček moj, pa sem te: do
noči ne boš legel.«[23]

Kar pa se tiče pogleda in njegovega
titanskega sklepa Ne gledati –
nikoli!, je bila izpolnitev le-tega
nedvomno zagotovljena z zahtevno
finostjo njegove vesti, ki je njegovim
čutom nalagala nenehna odrekanja.



* * *

Nekaj mesecev prej je Leopoldo Eijo
y Garay v »Uradnem zborniku Škofije
Madrid - Alcalá« objavil okrožnico, v
kateri je bilo oznanjeno, da se s 1.
aprilom 1933 ukinjata vojaška in
palatinska jurisdikcija. Prostori,
osebe in stvari, ki so pripadali slednji
izmed njiju, bodo odslej »spadali
samo pod oblast ustreznega
krajevnega škofa, skladno s
cerkvenopravnimi predpisi«.[24]

Prva vest o tem je kaplana Sv.
Elizabete dosegla 23. marca, kot je
zabeležil v svojih Zapiskih:

Palatinska jurisdikcija bo izginila.
Danes zjutraj sem bil pri g. Pedru
Povedi in rekel mi je, da bo govoril z
g. Moránom in da bom jaz ostal pri
Sv. Elizabeti kot do sedaj. Vseeno mi
je. Božji otrok sem. On skrbi zame.
Morda je moje poslanstvo tukaj že
izpolnjeno.[25]



Zelo verjetno je to prvo novico prejel
od gospoda Pedra Povede, tajnika
indijskega patriarha, saj mu je on
svetoval, naj gre pozdravit
madridskega generalnega vikarja,
Francisca Morána, in mu predstavi
svoj položaj v Zavodu sv. Elizabete.
Vikar je bil desna roka gospoda
Leopolda in je o Jožefmariju slišal
govoriti že takrat, ko je na prošnjo
gospe Luz Casanova pridobil svoje
prvo dovoljenje v Madridu. Nista pa
imela osebnih stikov, dokler se nista
nekega dne, januarja 1931, znašla
drug ob drugem v metroju.
Dogovorila sta se za pogovor
naslednjega dne na vikariatu, kjer je
Jožefmarija prejel vrsto možnosti za
obnovitev duhovniškega dovoljenja.
[26]

O tem, kako visoko ga je cenil gospod
Francisco Morán, si je mogoče
ustvariti predstavo na podlagi
dogodka na zborovanju rektorjev



ukinjene palatinske jurisdikcije 29.
aprila 1933:

Šel sem h g. P. Povedi, ki je do mene
vedno tako dober, tako bratski, in
povedal mi je, da so se včeraj sestali
rektorji vseh zavodov, ki so bili
preneseni pod redno jurisdikcijo. In
ker so govorili o osebju, je g.
madridski vikar (Morán), ki je
zasedanju predsedoval, tega ubogega
oslička tako pohvalil, da je bil g. P.
Poveda navdušen. Nato sem odšel iz
Terezijanske ustanove in sedel na št.
48 in kakšno sramoto, kako globoko
bolečino mi je dal takrat Gospod
občutiti zaradi tistih vikarjevih
pohvalnih besed![27]

* * *

Ko je Jožefmarija končal svoje
osemdnevne duhovne vaje v
samostanu redemptoristov, so imeli
mladi študentje izpite že za sabo in
so se pripravljali na poletne
počitnice. Preden so se razkropili, je



izkoristil zadnje srečanje z njimi, da
bi jim dal kakšen nasvet in
priporočilo. Pozneje, sredi poletja in
brez družbe v Madridu, se je
duhovnik počutil zelo osamljenega: 
Kako sam sem včasih! zapiše 12.
avgusta. Treba je odpreti
akademijo, pa naj se zgodi karkoli,
kljub vsemu in kljub vsem.[28]

Dne 15. avgusta se katarine
prekinejo. Vendar nam pismo,
napisano 29. avgusta v Fonzu in
namenjeno Juanu J. Vargasu, razkrije
njegovo nahajališče:

Zgolj dve vrstici, se začne prvi
odstavek. Sedaj je noč z 29. na 30. in
bedim ob svojem stricu, ki je še
vedno v težkem stanju, vendar
vztraja s svojim jeklenim značajem.
[29]

Zaradi bolezni svojega strica po
očetovi strani, gospoda Teodora, se je
Jožefmarija dvakrat v spremstvu
preostalih članov družine podal na



pot v Fonz. S tem so postopki za
zagon akademije zastali. Po povratku
v Madrid je ob misli na novo
obletnico ustanovitve Jožefmarija
prevzel občutek apostolske nujnosti,
kot je razvidno iz poteka katarin:

1. 10. 1933: Jutri – pet let, odkar
sem videl D. Moj Bog, kakšen
obračun boš terjal od mene! Kako
skromen odgovor na milost![30] 6.
10. 1933: Ne izgubljam miru, toda
na trenutke se mi zdi, da mi bo
razgnalo glavo, toliko stvari za
božjo slavo – njegovo D. – kipi v
meni, in kako mučno mi je, ker se
še vedno ne izkristalizirajo v kaj
otipljivega.[31] 18. 10. 1933: Boli me
glava. Trpim zaradi pomanjkanja
svojega odziva in ker ne vidim, da
bi se D. premaknilo.[32]

Dne 26. oktobra je sestavil sporočilo
za svojega spovednika. V njem je na
kratko pregledal vzroke svoje
nepotrpežljivosti, pri čemer je čutiti



ošvrk malodušja zaradi počasnega
napredovanja Dela:

Vse do glavobola me muči misel, da
puščam tisto Voljo neizpolnjeno: 1)
zaradi nereda v mojem notranjem
življenju […] 2) ker ne poskrbim – ne
zmorem, ne morem zaobjeti več – za
fante, ki so prišli k nam, ker jih je
privedel On.[33]

Začenjal se je mesec november in
člani Dela še vedno niso našli
primernih prostorov za akademijo:

V teh dneh zopet (!) iščemo
stanovanje. Koliko stopnic in koliko
nepotrpežljivosti! Naj mi On odpusti.
[34]

Ricardo, študent arhitekture,
kateremu je podaril knjigo »Sveti
pasijon« s posvetilom o iskanju,
srečanju in ljubezni do Kristusa, se je
4. novembra oglasil v stanovanju na
Ulici Martínez Campos. Jožefmarija
mu je spregovoril o Delu. Jasno mu je



razložil, da Bog, naš Gospod, hoče, da
se ta nebeški načrt, o katerem mu je
govoril, uresniči na zemlji; in da je
svetovnega obsega. Za njegovo
izvršitev je bila potrebna skupina
ljudi, ki ljubijo Kristusa, ki bi
posvečevali svoje delo sredi sveta in
živeli pribiti na križ. Ves navdušen,
pripoveduje Ricardo, »sem mu
preprosto rekel: Jaz hočem biti ‘to’,
namreč niti vedel nisem, kako se je
reklo ‘temu’, kar je bilo Božje
delo.«[35] Od tistega trenutka je imel
duhovnik pri odpiranju akademije
enega sodelavca več:

13. november 1933 […]. V teh dneh
iščemo naokrog pohištvo za
stanovanje. Nakupit ga bo šel
Ricardo F. Vallespín. Prišel je Isidoro,
ker bo pogodba pisana na njegovo
ime, toda – vedno ostanem sam –
kljub njegovemu prihodu, moram jaz
urediti to zadevo.[36]

↗ Naslednje poglavje

https://opusdei.org/sl-si/article/2-akademija-dya/


↗ Nazaj na kazalo

[1] Ustanovitelj je v tistih dneh z
optimizmom in prehitevajoč
zgodovino v svojih Zasebnih zapiskih
beležil podatke o ustroju in
delovanju dela svetega Gabriela. Na
primer: Posameznike iz svetega
Gabriela je treba razdeliti v
številne centre, v skupine na
podlagi sorodnih strok (Zapiski, št.
1027). Delo svetega Rafaela so bile
dejavnosti krščanskega
izobraževanja za mlade, delo svetega
Gabriela pa je pomenilo apostolat
med družinskimi očeti in materami.

[2] Prav tam, št. 957. Izkoristil je vsako
priložnost, da pritegne poznane ljudi,
strokovnjake z zaključenim študijem,
da bi jih vključil v bodočo akademijo
kot profesorje: 30. april – 1933: […]
Gospod pošilja profesorje za

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-1-knjiga/


akademijo: Rocamora, González
Escudero, Luelmo, Atanasio in še
naši možje. Sinoči mi je bil
predstavljen Fernando Oriol (prav
tam, št. 993).

[3] Prav tam, št. 1018 in 1016.

[4] Prav tam, št. 1021, 13. 6. 1933. V
neki drugi katarini s tem datumom
oziroma nekaj dni pozneje, zapiše: 
Ob sedanjih političnih zapletih
zapadam zdaj v skušnjavo, da bi
bral časopise. Niti tega ne znam
storiti (prim. prav tam, št. 1024).

To branje so bili zelo verjetno članki
ali časopisni komentarji v zvezi z
zakonom o »veroizpovedih in
verskih združenjih« (Gaceta de
Madrid, 3. 6. 1933), ki je omejeval
katoliško bogočastje in s katerim so
bili redovi in redovne kongregacije
glede svojih dejavnosti in upravljanja
podvrženi nadzoru s strani civilnih
oblasti.



[5] Prav tam, št. 945.

[6] Prav tam, št. 957.

[7] Prav tam, št. 1050. Prim. tudi prav
tam, št. 976, 986, 992 idr.

[8] Prav tam, št. 1005, 11. 5. 1933.

[9] Prav tam, št. 1713–1714.

[10] Prav tam, št. 1729.

Juan Postius Sala se je rodil leta 1876
v kraju Berga (Barcelona) in umrl
leta 1952 v Solsoni (Lérida). Leta
1894 je vstopil v Kongregacijo
brezmadežnega Marijinega Srca. V
Rimu je dokončal študij obeh pravnih
disciplin. Pomemben del njegove
dejavnosti je bilo širjenje marijanske
pobožnosti preko mednarodnih
marijanskih kongresov. Bil je
organizator 22. mednarodnega
evharističnega kongresa v Madridu
leta 1911. Med njegovimi mnogimi
objavami velja omeniti El Código



canónico aplicado a España en forma
de instituciones, Madrid 1926.

[11] Zapiski, št. 599 (15. 2. 1932).

[12] Prav tam, št. 742. V neki katarini iz
aprila ali maja 1930 piše: Niti enkrat
samkrat mi ne pride na misel, da
se varam in da Bog noče svojega
Dela. Ravno nasprotno (prav tam,
št. 27).

[13] Prav tam, št. 1710. Jožefmarija je
poslušno spoštoval in se držal
navodil, ki mu jih je dal p. Sánchez
glede tem za meditacijo, kakor tudi
urnika, ki mu ga je ob prihodu v
samostan določil p. Gil (prim. prav
tam, št. 1704–1705).

[14] Prav tam, št. 1729. Prim. Álvaro
del Portillo, Sum. 464; Joaquín
Alonso, Sum. 4612. Ustanovitelj pove,
da je zabeležil ta dogodek, ki je ločen
od zapiskov, oddanih p. Sánchezu po
koncu duhovnih vaj, ker želim, da
prvi člani vedo za nadvse



božanske podrobnosti, ki so
spremljale rojstvo te nove
Kristusove vojske. S tem
spoznanjem in s spoznavanjem
mojih šibkosti, ki ga bodo
pridobivali ob stikih z menoj, ne
bodo mogli drugega, kot da ljubijo
Delo in vzkliknejo: Resnično je to
Delo … Božje delo! (Zapiski, št.
1730).

[15] Prav tam, št. 1730. Besede
izročitve Dela je zapisal v trenutku
samega dogodka v cerkvi (prav tam,
št. 1729).

[16] Prav tam, št. 1709. Dne 1. maja
1933 sestavi seznam teh »sedanjih
grehov«, ki sovpada s seznamom z
junijskih duhovnih vaj: Na jok mi
gre: ne vem, ali moja duša slabí;
mislim, da ne; stvar je v tem, da
sem otrok. V meni so
pomanjkljivosti, grehi razvajenega
otroka: požrešnost, lenoba, spanje
…, vsa čutnost je prebujena. In pri



molitvi – kdaj bom imel red pri
molitvi? (prav tam, št. 995).

[17] Prav tam, št. 1723.

[18] Prav tam, št. 787, 938, 955 in op.
685 in 1281.

Akademijo »Veritas« na Ulici
O’Donnell so vodile terezijanke; in v
Terezijansko ustanovo na Ulici
Alameda v Madridu je Jožefmarija
hodil spovedovat razmeroma
pogosto, kot pričujeta p. Silvestre
Sancho OP, in g. Eliodoro Gil Ribera:
»Prvikrat sem božjega služabnika
srečal v hiši terezijank, ki jih je
ustanovil P. Poveda, na Ulici Alameda
7, Madrid. Pozneje pa sva se videla
ob številnih priložnostih« (Silvestre
Sancho, Sum. 5392; in Eliodoro Gil
Ribera, Sum. 7747).

Kot je moč ugotoviti na podlagi
nevezanega lističa iz leta 1934, je
sklep o prenehanju spovedovanja na
nekaterih krajih uresničil le delno: 



Nedelja:Sv. Elizabeta – Predavanje
ali verouk. Popoldne bolnišnica.

Ponedeljek: spovedovanje pri
Vnebovzeti ob treh. – Duhovniško
srečanje.

Torek: José M. Valentín (10.30).
Akademija.

Sreda: spovedovanje pri
Vnebovzeti. Srečanje skupine sv.
Rafaela. Jenaro Lázaro.

Četrtek: Pouk. Popoldne
akademija. Spovedovanje,
O’Donnell 7 (5.30).

Petek: prvi, nagovor, revne deklice
pri Sv. Elizabeti (spovedovanje) in
v Porta Coeli. Ángel Cifuentes (8–
9). – Pepe Romeo. – 4.30 nagovor,
angleške dame.

Sobota: Akad. Spovedovanje:
deklice pri Sv. Elizabeti (9), Porta
Coeli (11) in terezijanke (5.30). –



Akademija – Jaime Munárriz (8–9).
Juanito J. Vargas (12) – blagoslov
pri služabnicah (Zapiski, št. 1794).

[19] Prim. AGP, P04 1974, II, str. 418–
419. Ta anekdota se je morala zgoditi
v letih 1932–1933, ne pozneje. Sestra
Benita Casado pričuje, da jim je božji
služabnik pri razlaganju, kako moliti,
pripovedoval »zgodbo o mlekarju
Janezu, ki je vsako jutro Gospodu
dejal: ‘Tukaj mlekar Janez.’« (Benita
Casado, AGP, RHF, T-06242, str. 4).

[20] Zapiski, št. 719.

[21] Prav tam, št. 974.

[22] Zapisek na duhovnih vajah, 22.
junij 1933. Nato pa si določi uporabo
spokornega biča in pasu, post ter
dneve, ko naj bi spal na tleh, da bi
vse to odobril njegov spovednik:

= Spokorni bič: ponedeljek, sreda
in petek; izredno tudi na
predvečer Gospodovih in Marijinih



praznikov; ter še enkrat na teden
izredno kot prošnja ali v zahvalo.

= Spokorni pas: dva vsak dan do
kosila; do večerje eden; ob torkih
okrog pasu in ob petkih čez
ramena kot do zdaj.

= Spanje: na tleh, če je pod lesen,
ali na postelji brez žimnice ob
torkih, četrtkih, sobotah.

= Post: ob sobotah zaužijem samo
to, kar mi dajo za zajtrk (prav tam,
št. 1724).

Določi si tudi čas za branje in tip
publikacij, ki naj bi jih prebiral, ter
prizna: Ne brati časopisov zame
običajno pomeni mrtvičenje, ki
sploh ni majhno (prav tam, št. 1726).
V tistih časih vrenja in preganjanja
Cerkve v Španiji je bilo treba biti
obveščen in oprezen.

[23] Prav tam, št. 1727.



[24] Uradni zbornik Škofije Madrid -
Alcalá, 1. april 1933, št. 1580, str. 114.
Okrožnica št. 109, ki jo je podpisal
Leopoldo Eijo y Garay, je datirana s
27. marcem 1933.

Ukaz vojaškega ministra Azaña
generalom organskih divizij z dne 9.
marca 1932 je prepovedoval
izvajanje kakršnihkoli liturgičnih
obredov v vojašnicah. Škofija je s 1.
aprilom 1933 »neposredno prevzela
vse zadeve, ki so doslej spadale pod
vojaško cerkveno jurisdikcijo« v
škofiji (prim. Okrožnica št. 109, ut
supra).

Vojaška in palatinska jurisdikcija sta,
čeprav sta bili različni, obe spadali
pod indijskega patriarha, Ramóna
Péreza Rodrígueza, ki ga je 14. aprila
1933 papež imenoval za škofa v
Cádizu. Dne 30. maja 1933 je prevzel
Cádiz in tam nastopil službo 11.
junija. (prim. Anuario Eclesiástico,
op. cit., l. 1934, str. 73). Prim. tudi 



Informe de D. Leopoldo Eijo y Garay
al Director General de Beneficencia,
24. 11. 1939 (Splošni arhiv
nadškofijskega tajništva v Madridu; 
Patronatos, mapa »Buen Suceso«).

[25] Zapiski, št. 963. Omembe
njegovega cerkvenega položaja pri
Sv. Elizabeti: prav tam, št. 556, 636,
719, 886.

[26] O ustanoviteljevih stikih s Pedrom
Povedo: Zapiski, št. 251, 295, 731, 745,
938, 955. Ustanovitelj je sestavil tudi
pisno pojasnilo o svojem prijateljstvu
z g. Pedrom zaradi nekaterih
netočnosti, ki jih je mnogo let
pozneje povedal tedanji nuncij v
Španiji, msgr. Riberi (1962–1967)
(prim. prav tam, op. 266 in št. 1627 in
1628; ter AGP, RHF, AVF-0041, str. 47–
48; tudi Álvaro del Portillo, Sum.
240).

[27] Zapiski, št. 994–995. Dne 13.
januarja 1931 je imel pogovor s



Franciscom Moránom, madridskim
vikarjem.

Pred letom 1933 je generalni vikar –
kot že rečeno – vedel za
ustanoviteljeve dejavnosti preko
različnih postopkov: imenovanje za
kaplana v Zavodu za bolne,
obnavljanje njegovega duhovniškega
dovoljenja, odobritev za podelitev
obhajila bolniku v javni hiši, prehod
v Zavod sv. Elizabete, podelitev
dovoljenja preko g. Pedra Povede,
obisk g. Lina v Jožefmarijevem
imenu v zvezi z veroukom v šoli
Arroyo itd. itd.

V neki katarini z dne 19. 4. 1933 je
zapisano: Šel sem obnovit svoja
dovoljenja. Kdo bi si mislil! Zelo
prijazno so mi jih podelili takoj in
brez plačila pristojbine. Dogovoril
sem se, da g. Morána občasno
obiščem, da ga obvestim o tem, kar
delam (prav tam, št. 1025).



V zvezi s podeljevanjem duhovniških
dovoljenj v Škofiji Madrid - Alcalá v
letih 1932–1936 prim. Libro de
Licencias Ministeriales, št. 8, l. 55v; št.
9, l. 58v.

[28] Zapiski, št. 1049.

[29] P 42, 29. 8. 1933. Naslednja
omemba je z dne 18. septembra, ko
pove o smrti g. Teodora in o
potovanju celotne družine v Fonz: 
Morali smo dvakrat potovati v
Fonz zaradi smrti mojega strica
(n. p. v m.), zapiše v neki katarini (št.
1055).

[30] Zapiski, št. 1055.

[31] Prav tam, št. 1057.

[32] Prav tam, št. 1065. In še dodaja: 
Pater Sánchez me je oštel zaradi
nepotrpežljivosti moje mučne
želje, da bi se apostolat D[ela]. v
nekaj izkristaliziral (prav tam, št.
1067).



[33] Prav tam, št. 1732.

[34] Prav tam, št. 1072.

[35] Ricardo Fernández Vallespín, AGP,
RHF, T-00162, str. 6. Ricardo je
poletje 1933 preživel, ne da bi se
srečal z Jožefmarijem, zaradi
akutnega napada revmatizma, ki mu
je skoraj onemogočil opraviti letnik,
ker se ni mogel pripravljati na izpite.

[36] Zapiski, št. 1077.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/1-kruta-preizkusnja/ (21.
Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/1-kruta-preizkusnja/
https://opusdei.org/sl-si/article/1-kruta-preizkusnja/

	1. »Kruta preizkušnja«

