
opusdei.org

1. Duhovno
očetovstvo

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Na tem mestu se lahko zaustavimo in
poskusimo orisati poteze
ustanoviteljeve osebnosti, kar pa
sploh ni lahka naloga. Namreč
predstaviti in ovrednotiti bogastvo,
zaobjeto v velikih likih človeštva, je
podvig, ki terja poglobljeno

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


obravnavo. Prva obdobja – otroška
leta in mladost – je mogoče obdelati
brez težav; podatki iz mladih let so
skoraj vedno skopi, zgodovinske
perspektive pa v splošnem enostavne
in neizoblikovane. Pozneje, ko leta
minevajo in se dogodki nakopičijo,
ko vzniknejo strasti in se razvijajo
načrti, postane mnogo težje z enim
pogledom zaobseči veličino nekoga,
ki je človek dejanj, in še toliko bolj, če
v njem kipi bujno notranje življenje.
Ni torej dovolj izpostaviti njegovo
podobo znotraj prgišča spominov ali
morda zgolj smiselno razvrstiti
razpršene pripetljaje. Življenjska pot
velikih osebnosti človeške zgodovine
– in takšen je naš primer – je
zaznamovana s poslanstvom,
prejetim od zgoraj. Da bi jih zares
spoznali, si jih je treba ogledati, ko
delujejo in ko počivajo; opazovati
njihovo razmišljanje in
pripravljenost volje ter utrip vsega
njihovega bitja. Potrebno je tudi
prepoznati tok njihovih vzgibov, tiste



težnje, ki jih je zavestno oblikovala
njihova volja, ter one druge, ki se
podedovane pretakajo v njihovi krvi.

* * *

Skoraj petdeset let je bil Jožefmarija
na čelu nadnaravnega podviga Opus
Dei. Svoje ustanoviteljsko poslanstvo
je spoznal 2. oktobra 1928. Ker je
torej moral upravljati z božjimi
stvarmi, je že v prvih letih zapisal: Ni
v naših rokah, da bi popuščali,
odvzeli ali spremenili karkoli od
tega, kar zadeva duha in ureditev
Dela.[1] In v bolj dramatičnem tonu je
v svojih Zasebnih zapiskih izjavil: 
Jezus, naj se tvoje Delo nikdar ne
oddalji od svojega cilja: prekolni,
Gospod, že sedaj vsakogar, ki bi –
seveda zaman – poskušal
izmaličiti pot, ki jo kažeš Ti.[2]

Zavedajoč se zgodovinske
presežnosti tako ogromne in vesoljne
naloge, kakršna je bila vsaditev Opus
Dei na zemlji, se je ustanovitelj čutil



skrajno nevrednega in neznatnega.
Sam sebe je štel za nesposobno in
gluho orodje. Moč in zatočišče je
iskal v molitvi in mrtvičenju ter se
spraševal, zakaj on in ne kdo drug:

O Gospod! Zakaj si poiskal mene, ki
sem zanikanje, medtem ko je na
svetu toliko svetih, modrih, bogatih
in uglednih ljudi?[3]

Nikakor se ni imel za nepogrešljivi
člen v tako vzvišenem poslanstvu, ki
mu ga je zaupal Bog. Slutil je, da ga
bo Gospod pustil pri življenju, dokler
Delo ne bo dodobra izgrajeno, in
vendar je v letih pred in po španski
državljanski vojni, v negotovih časih,
pogosto spraševal prve člane Dela: Če
jaz umrem, ali bi ti še naprej delal
za razvoj Dela, celo za ceno
svojega premoženja, svoje časti in
svoje poklicne dejavnosti, skratka
tako, da bi vse svoje življenje
položil v služenje Bogu v njegovem
Delu?[4] Ustanovitelj se je popolnoma



zavedal daljnosežnosti vsakega
svojega dejanja onkraj človeške
zgodovine in skladno s tem ravnal:
tako pri svojem boju za utiranje poti,
po kateri bodo v prihodnosti hodili
njegovi otroci, kot tudi z izredno
skrbnostjo, ki jo je posvečal
shranjevanju papirjev, zabeležk in
pisem ter celo računov, prejemkov in
vozovnic. Že od prvega trenutka
dalje je pred Bogom vedel za
vzvišenost svoje poklicanosti. Toda
ob zunanji neznatnosti dogodkov, ki
so se takrat zdeli zgodovinsko
nepomembni, se te veličine ni drznil
v takšni luči pokazati svojim
sledilcem. Moralo je miniti precej
časa, preden jim je nekega dne dejal:

Otroci moji, moram vam zaupati
nekaj, česar si, ko sem bil še mlad,
nisem drznil niti misliti niti izraziti.
Zdaj pa se mi zdi, da vam to moram
povedati. V svojem življenju sem
srečal že več papežev, precej
kardinalov, škofov célo množico.



Ustanoviteljev Opus Dei pa ni veliko,
ampak je samo eden! Pa čeprav je
ubog grešnik, kakršen sem jaz.
Popolnoma sem prepričan, da je
Gospod izbral najslabše, kar je našel,
da bi se tako jasneje videlo, da je
Delo njegovo. Ampak Bog bo od vas
terjal polaganje računov, ker ste bili
v moji bližini, kajti zaupal mi je duha
Opus Dei in jaz sem vam ga predal.[5]

Pisalo se je leto 1955, ko sta bili
nekega dne dve direktorici, članici
Centralnega sveta Opus Dei, v Rimu
na obisku pri monsinjorju Pedru
Altabelli, ki je bil dober očetov
prijatelj že od leta 1934. Med
pogovorom jima je dejal, da se sploh
ne zavedata pomena ustanoviteljeve
osebnosti, vendar pa da bo prišel čas,
ko se bo ime Jožefmarija Escrivá de
Balaguer slišalo vse do zadnjega
kotička zemlje. To sta potem povedali
očetu, on pa jima je z vso
preprostostjo odvrnil: Hčeri moji, to
je res. Zaradi tega vsak dan z



obrazom na tleh molim psalm
Miserere.[6]

Z vsem svojim bitjem je čutil
neizmeren odpor do kulta osebnosti,
kajti Opus Dei – tako je pravil – ni
moje delo, ampak je od Boga in
samo od Boga![7] Zase je zadržal le
skromno vlogo Balaámove oslice:

V Delu je vse od Boga, je ponavljal,
mojega ni nič, vendar velja
upoštevati, da je Bog, zato da bi
spregovoril ljudem, uporabil celo
Balaámovo oslico.[8]

Prežet z gotovostjo o nadnaravnem
izvoru Opus Dei je v prihodnost
gledal z zaupanjem. Potem ko bo
podal obračun o svojem
gospodarjenju, bodo to nalogo
nadaljevali drugi. Hvala Bogu je
svoje delo postavil na trdne temelje
in ga izklesal vse do podrobnosti, da
bi moglo kljubovati uničujočemu
zobu časa ter topoglavosti in slabotni
volji ljudi, če bi do tega prišlo.



Dejansko je ustanovitelj v Codexu
oziroma v Posebnem pravu Dela
preudarno zbral vse, kar je pripadalo
njegovemu bistvu. Njihova naloga je
bila, da ga zvesto utelešajo in skrbijo,
da ne bi bil razvrednoten, kajti 
Codex, tako je govoril svojim
duhovnim otrokom, je večen, svet in
nedotakljiv.[9] Navdahnjen z vero v
božjo pomoč jih je opozarjal, da v
številnih ustanovah, ko umre
ustanovitelj, običajno pride do
nekakšnega potresa; ter dodal: 
Mene pa prav nič ne skrbi: v Opus
Dei se to ne bo zgodilo.[10]

A čeprav Posebno pravo Dela
zanesljivo povzema duha Opus Dei,
bi to bila le mrtva črka, če
ustanovitelj ne bi med ljudmi razširil
tudi nečesa živega: to je življenjski
slog, tradicija, duhovnost, ki daje
temu načinu posvečevanja
zgodovinsko neprekinjenost. Z veliko
mero vztrajnosti in ljubeznivosti je
ustanovitelj osebno poskrbel za to,



da ga vsadi v notranje življenje
svojih sinov in hčera. V svojih
govorih in meditacijah, ob
prazničnih priložnostih ter pri
klepetih, ki se jih je pogosto
udeleževal po kosilu, jim je dajal
praktične napotke, zaupne nasvete
ali pa jim je pojasnjeval to in ono
podrobnost iz zgodovine Opus Dei.

Pri enem izmed teh klepetov je
beseda nanesla na to, da naj bi
Álvaro kmalu objavil neko knjigo.
Oglasil se je ustanovitelj in začel
govoriti o knjigah, ki bi jih sam želel
napisati. Kar na lepem pa je tok
pogovora preusmeril drugam. Obrnil
se je k Álvaru in pokazal na obraze
navzočih ter vzkliknil: Poglej,
kakšna knjižnica! To so moja dela!
[11]

Dolga leta je Jožefmarija imel lepo
navado: kadar je v Rimski kolegij
prispel kak nov študent, kadar se je
na hodnikih ali na notranjem



dvorišču Ville Tevere znašel ob
katerem od svojih sinov, ga je oče
prijel pod roko ter ga povabil, da
gresta malo naokrog.[12] Tedaj sta
med kramljanjem obhodila sobe,
dvorišča, kapele … Od časa do časa je
oče odkril kakšno drobno
pomanjkljivost: rahlo odrgnino v
zidu, zapah, ki ni dobro nalegal, ali
kak madež na tleh. Ni hodil naokrog
kakor nadzornik na lovu za
napakami. Toda včasih se je zgodilo,
da je precej ljudi šlo mimo, ne da bi
karkoli opazili. Nihče ni bil pozoren
na hibo, dokler ni nanjo naletel oče
in odkril, česar drugi niso videli. Brez
dvoma je imel šesti čut za takšno
zaznavanje predvsem zato, ker je
gledal svet »skozi zenice, ki jih je
razširila ljubezen«.[13]

Nespoštovanje urnika, loputanje z
vrati ali izgubljeno orodje je bilo
nekaj, kar ga je globoko zabolelo –
zaradi pomena, ki ga je to dejanje
imelo. Takšna malenkost je pričala o



zanemarjanju drobnih stvari, o slabo
opravljenem delu, ter nakazovala na
pomanjkanje ljubezni in čuta za
božjo navzočnost; skratka,
malomarnost, skozi katero se
naposled prikrade mlačnost duha.
Kadar pa je stvar bolj izstopala in če
je bilo treba dati zgled, je sklical
gojence Rimskega kolegija. Ali ni
prav nihče opazil? So morda postali
neobčutljivi? Mar ga niso tisočkrat
slišali govoriti, da velike duše zelo
cenijo majhne reči?

Vendar uresničevati Opus Dei ni
pomenilo samo tega, da skupini
izbranih duš pokaže pot
posvečevanja na osnovi vsakdanjih
pripetljajev. Božji načrt je imel
vesoljne razsežnosti. Njegov cilj je bil
nič manj kot prenoviti krščansko
življenje moških in žensk vseh dežel
sveta in v ustanoviteljevo dušo je bil
ta novi duh prenove vtisnjen skupaj
z ustanovno karizmo. Božja volja je
bila izorati globoko brazdo v



zgodovini človeštva. V tem
veličastnem zgodovinskem načrtu je
bil ustanovitelj izbran kot nosilec
sporočila in duha Opus Dei. Zaradi
tega je imel tudi neposredno
odgovornost pred Bogom:

Sem ustanovitelj, je govoril, in vem,
katero nalogo mi je dal Gospod. Če bi
se izogibal in opustil svojo
odgovornost, bi tvegal pogubljenje
svoje duše in Gospod bi od mene
neizprosno zahteval, da za to
polagam račune.[14]

Imel je svobodo gibanja, ni pa si smel
privoščiti popuščanja pri svojem
poslanstvu. Moja naloga je, da
branim, kar pripada Gospodu,
tudi za ceno svojega življenja, kajti
od mene pričakuje, da ga
uporabim ravno za ta namen,[15] je
pojasnjeval. Bilo je pričakovati, kot
smo že opisali v prejšnjih poglavjih,
da bo trčil ob ogromne težave in
naletel na silen odpor. Moral je najti



rešitev za kup nepremostljivih
ovir[16] in že od vsega začetka ga je
obdajalo okolje, v katerem je vladalo 
skrajno kruto nerazumevanje.[17]

Dolgo časa je živel iz vere in
zatrjeval, da ne bo nikdar podvomil o
božanskosti Dela niti o njegovem
uresničenju,[18] tudi če bi Bog
dopustil, da pri svojem podvigu
ostane čisto sam. Proti vsakemu
upanju je upal, da bodo v Delo prišli
apostoli. (Prišlo jih bo veliko. Bog
bo to storil![19] pravi v svojih 
Zasebnih zapiskih okrog leta 1930.)
Potem ko je leta 1934 že imel majhno
skupino privržencev, tako da jo je že
lahko imenoval družina, je polagoma
začel udejanjati svojo karizmo kot 
oče, učitelj in voditelj svetnikov.[20]

To duhovno očetovstvo, veliko in
rodovitno kakor pri starozaveznih
očakih, je prevzelo vso njegovo dušo.
Predlagal je, naj ob njegovem



pogrebu na nagrobno ploščo vrežejo
besede:

GENUIT FILIOS ET FILIAS.[21]

Sprva je bil nosilec tega očetovstva,
ne da bi to sploh opazil. Pozneje, ko
se je ta njegova značilna poteza
razcvetela, je presenečen začutil, da
to ni bila zgolj duhovna lastnost,
marveč da je bila obdana z
naklonjenostjo, z gorečo
naklonjenostjo. Opazil je tudi, da ta
čista ljubeznivost ni bila omejena na
izražanje čustev, ampak je slonela
predvsem na človeški in nadnaravni
povezanosti s tistimi, ki so hodili po
poti posvečevanja v Delu.[22] Obhajal
pa ga je strah ob misli, da je Gospodu
nekaj odvzel, da ga je prikrajšal za
del srca, ki ga je namenil svojim
otrokom. Da bi ga pomiril, mu je Bog
dal doumeti, da je zaradi večje
ljubezni do svojih otrok bolj ljubil
tudi Njega.[23] Kljub temu ga je
napadal še drugačen dvom. Ko bo



treba vir ljubezni, ki jo je hranil v
srcu, porazdeliti med več ljudi, ali ne
bodo njegove hčere in sinovi potem
prejemali vedno manj? Ko nas bo
več tisoč po vsem svetu – se bomo
imeli enako radi? Bom ljubil svoje
otroke tako močno, kot jih ljubim
sedaj, ko jih je malo?[24] se je
spraševal.

Leta so minevala, družina je narasla
in tedaj jim je oče mogel zaupati
svojo izkušnjo:

Z veseljem vam lahko povem, da je
moja ljubezen do vas tako močna kot
prej, čeprav vas je na tisoče, in da
imam vsakega svojega otroka rad iz
vsega srca, kot če bi bil edini.
Gospod, ki je povečal moje srce in mu
dal to čudovito zmožnost, bo razširil
tudi vaša srca, če se ne oddaljite od
Njega.[25]

Skratka, očetova ljubeznivost je bila
značilna in bistvena poteza duha
Opus Dei. Bila je posledica njegovega



očetovstva, to pa je bilo dar Duha, ki
ga je spodbujal k širjenju te ljubezni,
k temu, da raste in se udejanji še v
drugih dušah. Zato je, sledeč svetemu
Pavlu, v hvaležnosti dvigal svojo
dušo h Gospodu, »od katerega izvira
vsakršno očetovstvo v nebesih in na
zemlji«,[26] kot priznanje tega
duhovnega očetovstva, ki ga je po
božji milosti vzel nase s popolnim
zavedanjem, da biva na tem svetu
samo zato, da bi ga uresničil.[27]

Oče je dobro poznal naravo čustev, ki
so prekipevala v njegovih prsih.
Njegovi duhovni otroci, pripoveduje
ustanoviteljev brat Santiago, »so ga
klicali oče, vendar je bil kakor dobra
mati, kot dobra in ljubeča družinska
mati«.[28] Nenehno je mislil nanje.
Takoj je opazil, če je kdo shujšal, če
ga je bolela glava ali če je potreboval
nova oblačila. V njegovih nasvetih je
bilo marsikaj materinskega: V teh
nekaj dneh, je dejal vikarju neke
južnoameriške države, pozabi na



vse, kar je povezano z vodenjem
tvoje regije, dobro spi, jej, počivaj.
[29] Če o njih ni dobil novic, si je
predstavljal, da so njegovi otroci
morda v nevarnosti, ter ni odnehal,
dokler se ni prepričal, da so živi in
zdravi. Nekega zimskega dne se je
Rim prebudil v močnem sneženju.
Njegove hčere, ki so bile zadolžene za
nakupovanje na tržnici, so se tja
odpravile že zgodaj, pred šesto uro
zjutraj. Dve uri pozneje je oče že
spraševal, ali je bil avtomobil
opremljen z verigami. Svoje hčere v 
administraciji je prosil, naj ga
pokličejo takoj, ko se bodo vrnile
tiste, ki so šle nakupovat. Ko so se
malo pozneje pripeljale domov in je
oče izvedel, da je z njimi vse v redu,
je dejal:Hvala Bogu. Povej jim v
mojem imenu, da so nas pustile
kakor pribite na križ, ko smo
stalno molili zanje, da se jim ne bi
nič zgodilo. Naj tega ne ponovijo.
[30]



Oče je kot po navdihu srca uganil,
kakšno je bilo notranje razpoloženje
njegovih otrok in zaznal celo najbolj
zaupne skrbi. Ko si je nekoč
ogledoval fotografijo, na kateri je bila
skupina njegovih hčera iz Mehike, je
moral odkriti nekaj posebnega. V
miru jo je pozorno pogledal, potem
pa povprašal o eni izmed oseb na
sliki. In res se je izkazalo, da jo je
mučil resen problem.[31]

Ob neki priložnosti, ko je bil videti
silno utrujen, mu je eden od njegovih
sinov, zdravnik, dejal:

– Oče, vi bi morali več spati.

– Če bi spal, vas ne bi imel rad, mu
je odgovoril. Ljubezen je tisto, kar
mi krati spanec.[32]

Oče je bil blizu in hkrati daleč od
svojih otrok. Bil jim je blizu, ko jim je
pri klepetih pripovedoval o
družinskih prigodah, ko jim je z
očetovsko zaupnostjo razkrival srce,



ko jim je poročal o napredovanju
Dela in o njegovi širitvi po svetu.
Previdno pa je zase zadržal boleče
novice, nasprotovanja in težave pri
vodenju. Vrh tega je kot ustanovitelj
imel izkušnje, ki jih ni delil z
nikomer, ki jih je ljubosumno čuval
še iz prvih časov Dela. Ta distanca pa
ni predstavljala ovire pri odnosu do
njegovih otrok. Do njih se je vedel
povsem zaupljivo in naravno, z
naravnostjo očeta in prijatelja. In v
ljubkovalnem tonu si je celo dovolil,
da jim reče: norčki, poredneži,
pobalini in predrzneži, saj je vedel,
kako se lahko dotakne globine
njihovega srca. Ta ljubeznivi slog se
pojavi v družinskih pismih, kadar
oče izve, da koga kaj muči ali da trpi
zaradi bolezni. Tule sta dva kratka
odstavka iz pisem njegovim sinovom:

Dragi Quinito! Naj te mi Jezus
obvaruje.



Kdo ima tebe, pobalina, bolj rad kot
oče? Na tem svetu nihče. Je to jasno?
[33]

In še tale:

Dragi Michael! Naj te mi Jezus
obvaruje.

V svojem prejšnjem pismu sem ti
rekel porednež, pa to ni bilo dovolj,
pijanček moj. Naj živi Jerez! Zdaj pa
resno: pusti, da poskrbijo zate, tako
boš prej okreval.[34]

Prav tako ni imel zadržkov, da ne bi
odkrito, na prisrčen način priznaval,
od kod izvira in kako silna je njegova
ljubezen:

Imam vas rad, ker ste božji otroci,
ker ste se svobodno odločili, da boste
moji otroci, ker si prizadevate biti
sveti, ker ste zelo zvesti in zelo »fajn«
– vsi moji otroci so. Z isto ljubeznijo,
kot jo čutijo vaše matere, vas imam



rad: skupaj z vašimi krepostmi in
napakami, s telesom in dušo.

Otroci moji, v veliko veselje mi je, ko
vam govorim tako! Ko vas bom tukaj
zagledal, tega ne bom zmogel storiti
in priznam vam, da se moram včasih
prisiliti, da se ne bi raznežil, da vam
ne bi v spomin zapustil svojih solza,
da vam ne bi ponavljal, da vas ljubim
zelo, zelo … Imam vas namreč rad z
istim srcem, s katerim ljubim Očeta,
Sina in Svetega Duha ter sveto Devico
Marijo; z istim srcem, s katerim sem
imel rad svojo mater in svojega
očeta. Rad vas imam kakor vse
matere tega sveta skupaj: vse enako,
od prvega do zadnjega.[35]

Fizično se je le s težavo ločil od svojih
otrok. V duhu jih je vedno nosil s
seboj. Ko je bil v Rimu, je njegovo
misel gnalo k onim zunaj. Če je
zapustil Rim, se je v domišljiji vračal
tja, da jih ne bi puščal samih. S
srcem in glavo sem med vami, je iz



Londona pisal članom Generalnega
sveta.[36]

Njegovi otroci so bili njegov ponos in
njegova moč. Le kaj bi jaz brez vas?
[37] se je spraševal.

Čutim, da nujno potrebujem vse vas.
Vsak izmed vas je moja moč; do take
mere, da vas pri svoji molitvi
velikokrat ponosno predstavljam
Gospodu, kakor predstavljajo matere
svoje otroke, in vselej moram reči:
Gospod, ne glej mene, ne respicias
peccata mea! …

Gospod, dodam nato, jaz bi moral biti
pred Teboj kakor črv, z obrazom na
tleh. Pač pa poglej moje otroke,
poglej te čudovite sinove in hčere, ki
ti izročajo svojo mladost, svoje čisto
srce; poglej njihove kreposti …
Ozaljšam se z vašo vsakodnevno
predanostjo, otroci moji, in s tem
pridobim določeno pravico, da
govorim z našim Gospodom. Vidite?
To je moja moč: vaša izročitev.[38]



V sebi je vzdrževal čuječo držo in bil
popolnoma nenavezan na stvari tega
sveta – na vse razen na svoje otroke.
Ti so bili, kot je sam pravil, njegova 
bližnja priložnost za to, da je
prekinil z delom in si vzel čas za
klepet z njimi. Po drugi strani pa je
bila ljubeznivost njegovih otrok do
njega in rahločutnost ljubezni, s
katero so odgovarjali na njegovo
očetovsko skrb, tisto, kar ga je gnalo
k izboljšanju notranjega življenja, in
to jim je tudi priznal:

Srce je navezano na moje otroke.
Tega ne skrivam in verjamem, da to
opazite, vendar je to nekaj, kar me
vodi k Bogu: vi me priganjate k večji
zvestobi in jaz si želim biti vedno bolj
zvest, tudi zaradi vas.[39]

Že preprost stavek s pečatom
naklonjenosti mu je bil v uteho, pa
čeprav ga je zapisal kateri izmed
tisočerih otrok, s katerimi se ne bo
nikdar neposredno srečal. Proti



koncu junija 1964 je doživel neko
veliko neprijetnost in ravno v tistih
dneh je prejel tudi pismo, ki ga je
spodbudilo, da vikarju v Španiji
odpiše:

Tiste besede »oče, zelo vas imamo
radi«, ki mi jih je napisal neki rudar
in nato več ali manj dodal še »ne
bodite žalostni, ne trpite zaradi tega«,
so se me dotaknile v globini srca.[40]

Z odzivom na očetovo prekipevajočo
ljubeznivost se je porajala vez, ki je
vsemu Delu prinašala močno
človeško in nadnaravno enovitost.
Namreč kot protiutež
ustanoviteljevemu duhovnemu
očetovstvu je sinovska in hčerinska
vdanost otroke povezovala z očetom
v tesni edinosti.

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

https://opusdei.org/sl-si/article/2-znacaj-in-temperament
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


[1] Navodilo 19. 3. 1934, št. 20.

[2] Zapiski, št. 342, 20. 10. 1931.

[3] Prav tam, št. 642, 9. 3. 1932.

[4] Prav tam, št. 1287, 3. 10. 1935.

[5] AGP, P01 1971, str. 13.

[6] María Begoña Álvarez Iráizoz,
RHF, T-04861, str. 113.

[7] Javier Echevarría, Sum. 3029. Leta
1960 je župan Barbastra želel na
hišo, v kateri se je rodil ustanovitelj,
namestiti spominsko ploščo.
Jožefmarija mu je nemudoma pisal
in ga prosil, naj na tisti hiši ne
polagajo nikakršnih plošč. Prim.
Pismo Joséju Maríi Cancerju Gómezu,
EF-600330-3.

[8] César Ortiz-Echagüe Rubio, Sum.
6899. Balaámova oslica: prim. 4 Mz
22,21-40.

[9] Javier Echevarría, PR, str. 681.



[10] AGP, P01 1971, str. 11.

[11] Klepet s študenti Rimskega
kolegija, 10. 3. 1956. Spomeniki, ki
jih želim pustiti za seboj, ste vi,
otroci moji, jim je dejal ob neki
drugi priložnosti (AGP, P01 1975, str.
1617).

[12] Alberto Taboada del Río, RHF,
T-03358, str. 1366.

[13] Álvaro del Portillo, Sum. 1006.

[14] Javier Echevarría, Sum. 2279.

[15] Prav tam, PR, str. 1690.

[16] Javier de Ayala Delgado, Sum.
7600.

[17] Meditacija, 2. 10. 1962, AGP, P09,
str. 58.

[18] Zapiski, št. 1699, 10. 10. 1932.

[19] Prav tam, št. 48, 16. 6. 1930.



[20] Prav tam, št. 1725, 22. 6. 1933;
prim. tudi št. 1152, 11. 3. 1934.

[21] RODIL JE SINOVE IN HČERE; prim.
Homilija, 9. 1. 1968, AGP, P09, str. 90.

[22] Kako rad vas imam prav vse,
otroci moji! Iz oči v oči vam tega
ne upam povedati. Rad vas imam z
vso svojo dušo, bolj kot vaši starši
vas imam rad, čeprav vas nisem
nikdar srečal. Ta moja
ljubeznivost do vas, otroci, ni
pusta uradna ljubezen. Je resnična
ljubezen in čuteča človeška
naklonjenost, ker ste vi moj
zaklad. Ko boste že v letih,
pripovedujte, da vas je oče imel
rad na tak način (AGP, P01 1971, str.
10).

[23] Prim. Jesús Álvarez Gazapo, PR,
str. 1443.

[24] Álvaro del Portillo, Sum. 677.

[25] Prav tam.



[26] Ef 3,15.

[27] Pismo 6. 5. 1945, št. 23.

[28] Santiago Escrivá de Balaguer y
Albás, Sum. 7333, 7334.

[29] Pismo iz Londona Teodoru Ruizu
Jusuéju, EF-580904-3.

[30] Mercedes Morado García, RHF,
T-07902, str. 166.

[31] Encarnación Ortega Pardo, Sum.
5365.

[32] José Luis Soria Saiz, RHF, T-07920,
dodatek I, str. 25.

[33] Pismo Joaquínu Madozu Montoyi,
EF-570502-2.

[34] Pismo Michaelu Richardsu,
EF-640510-3.

[35] AGP, P01 1971, str. 10.



[36] Pismo Joaquínu Alonsu Pachecu,
EF-610814-1.

[37] César Ortiz-Echagüe Rubio, Sum.
6898.

[38] AGP, P01 1971, str. 12. Ne respicias
peccata mea – ne glej na moje grehe.

[39] Prav tam, str. 9; prim. Božji
prijatelji, št. 125.

[40] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-640623-2.

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/1-duhovno-ocetovstvo/ (17.

Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/1-duhovno-ocetovstvo/
https://opusdei.org/sl-si/article/1-duhovno-ocetovstvo/

	1. Duhovno očetovstvo

