
opusdei.org

1. »Boli me Cerkev«

Ustanovitelj Opus Dei –
življenjepis sv. Jožefmarija
Escrivája.

30. Okt. 2023

↗ Nazaj na kazalo

Ob koncu devetdnevnice h
Guadalupski Mariji je z očetovega
obraza že izginila vsakršna sled
duhovne napetosti, zaradi katere je
teden dni poprej ure in ure preklečal
ter upiral pogled v čudežno podobo.
Izlil je iz sebe tegobo, ki ga je
navdajala, in njegovo vedro in

https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


nasmejano obličje je ob slovesu
odsevalo dušni mir:

Zdaj te ne prosim več, Mati. V tvoje
roke sem izročil vse, kar je pestilo
mojo dušo, srce, glavo, vse moje bitje.
Prepričan sem, da si me uslišala, zato
odhajam od tod pomirjen in
zadovoljen.[1]

Od konca prve faze posebnega
generalnega kongresa je celotno Delo
složno, v en glas molilo in za božič
1969 je oče vse svoje otroke ponovno
pozval, naj se združijo z njegovimi
nameni.[2] Opirajoč se drug na
drugega in zedinjeni v prizadevanju
za isto stvar so tako vsi zaupali, da bo
stanovitna molitev dosegla, kar je
prosil oče. Ni bilo dvoma, da se bo
uresničilo tisto, kar je Gospod položil
v njegovo dušo pred mnogimi leti, v
prvih časih Dela, ravno 12. decembra
1931, na praznik Guadalupske
Matere Božje, in sicer s
psalmistovimi besedami: »Vode si



bodo utrle pot sredi med gorami.« Te
obljube ustanovitelj ni pozabil, saj je
prav tisti mesec enemu izmed svojih
sinov pisal: Kar upamo, bo
doseženo – inter medium montium
pertransibunt aquae! – po božji
milosti in mogočni priprošnji
presvete Marije.[3]

Meseca maja 1970, v času svojega
bivanja v Mehiki, je prejel fotografije
Kristusa, ki ga je bil naročil pri
nekem rimskem kiparju. Vzorec,
izdelan iz mavca, je oče odobril in
naslednje leto je bilo naročilo
dokončano. Šlo je za razpelo iz
pozlačenega brona v naravni
velikosti: Kristus v trenutku, ko je še
živ, pribit na križ in okronan s
trnjem. Z odprtimi očmi ljubeče
gleda svet. Ustanovitelj ga je dal
izdelati v pričakovanju, da se
uresniči »véliki namen«: tako
imenovani »posebni namen«,
dokončna cerkvenopravna ureditev
Opus Dei. Podoba Križanega – tako je



takrat razmišljal oče – naj bi bila
postavljena v kapelico sv. Križa, ki so
jo v tistem času gradili na novem
sedežu Rimskega kolegija, kar je bila
ena izmed možnosti za bodočo
prelatsko cerkev Opus Dei.[4] Dejstvo
je, da je oče že vnaprej, z očmi vere,
videl uresničenje osebne prelature.
Videl je tudi boleče trenutke, ki jih je
prestajalo božje ljudstvo, in Kristusov
odrešilni pogled s križa ga je
spodbudil, da Bogu daruje ljubezni
polno žrtev ter se odreče vstopu v
obljubljeno deželo; se pravi temu, da
bi še za časa svojega življenja
dočakal izpolnitev svojega
poslednjega ustanovitvenega
namena. Tako je dejal svojim
duhovnim otrokom v neki meditaciji:

Minilo je štiriinštirideset let od
začetka in še vedno hodimo po
puščavi: dlje kot je trajalo tisto dolgo
romanje izvoljenega ljudstva po
Sinaju. Toda v tej naši puščavi so
čudovito pognale rože in sadovi, tako



da je vse ena sama bujna oaza,
čeprav se to zdi protislovje.[5]

V zameno ga je globoko v notranjosti
obhajalo veselje, saj je vedel, da je
institucionalno vprašanje, če že ni
bilo pravno zaključeno, imelo vsaj
ustrezno začrtano pot do končne
rešitve. Tako je sredi silnih skrbi, ki
so ga bremenile, ta zadeva postala
drugotnega pomena.[6]

Nekega jutra leta 1970 je Javier
Echevarría opazil, da je oče nemiren.
Videti je bil zaskrbljen, kot da bi ga
zadela velika nesreča. Šel je maševat,
in preden je stopil v kapelo, je
globoko zavzdihnil, kakor bi odvrgel
veliko breme:

– Moj Bog!

– Kaj vas muči, oče? ga je vprašal
Javier.

– Muči me … boli me Cerkev.[7]



Ob različnih priložnostih je sveti oče
javno potožil nad žalostnimi
razmerami v Cerkvi, ki so deloma
bile posledica »napačne in zlorabne
interpretacije koncila«. Ta »napačna
in zlorabna interpretacija koncila« je
pomenila »prelom s tradicijo tudi v
doktrinalnem pogledu, kar je prišlo
tako daleč, da so predkoncilsko
Cerkev zavračali in si dovolili iznajti
novo Cerkev, ki naj bi bila od znotraj
skoraj na novo izumljena glede svoje
zgradbe, dogme, navad in prava«.[8]

Pavel VI. je večkrat ostro obsodil
»pomanjkanje zaupanja« v Cerkev, ki
je bilo navzoče v precejšnjem številu
kristjanov. Med njimi žal ni manjkalo
duhovnikov in redovnikov; njihovo
nenaklonjenost je pogosto spremljala
napadalnost, v drugih primerih pa
razočaranje. Papež je grajal kalí
negativnih kritik, ki so se pojavljale
vsepovsod, zapeljivo privlačnost
nasilnosti, razburjenje, ki je bilo
povzročeno v dušah, težnjo po
posnemanju ateističnih družbenih



naukov ter skušnjavo marksistične
ideologije, nabite s protikrščanskim
hujskaštvom, ki je v sebi nosilo
sovraštvo, prevratništvo in razredni
boj. »Ni mogoče,« je zaključil Pavel
VI., »da ne bi opazili hudih in
nevarnih posledic, ki jih vse to
povzroča Cerkvi: zmeda in trpljenje v
vesti mnogih duš, osiromašenje
verskega čuta, boleče odpadništvo
med Bogu posvečenimi osebami,
oškodovanje zakonske zvestobe in
nerazdružljivosti zakona, oslabitev
ekumenskega gibanja ter moralna
nezmožnost zajeziti izbruh
hedonizma.«[9]

Slabe novice, katerih je bilo stalno na
pretek, so do očeta prihajale kakor
žalostne razbitine, ki jih morje
naplavi po brodolomu. Za nekatere
katastrofe je izvedel iz tiska. Leta
1970 je v časopisu bral o dveh
zaporednih svetoskrunskih ropih.
Storilci so na silo odprli tabernakelj



in ukradli ciborije, posvečene hostije
pa raztresli po tleh.[10]

Mnoge izmed nepreštevnih ran,
prizadejanih Kristusovemu
skrivnostnemu telesu, to je Cerkvi, je
na žalost povzročila ne roka tujca,
temveč roka nekaterih, ki bi jo
morali braniti.[11] Marsikatera
cerkvena ustanova je pred očmi vseh
padla s tečajev in v določenih
kleriških krogih se je razširil dvom o
»istovetnosti« duhovnika in vlogi
njegove službe. Obhajanje svete
maše je bilo v nekaterih primerih
tako grobo iznakaženo, da so verniki
včasih ostali brez dostopa do
neskončnih dobrin evharistične
daritve. Nekega dne so ustanovitelju
povedali, kaj se je zgodilo v Nemčiji:
neki član Dela je šel k maši, vendar je
cerkev zapustil, ne da bi prejel
obhajilo, saj je bil prepričan, da ni
prisostvoval sveti oltarni daritvi.
Namreč duhovnik je namesto



obrednih posvetilnih besed rekel:
»To je moje občestvo s Kristusom.«[12]

Bogoslužni predmeti, slike in
spovednice so se kopičile v
zakristijah ali cerkvenih
ropotarnicah in dogajalo se je, da je
bil tabernakelj odrinjen v
najzakotnejši del svetišča. Kar je bilo
nekoč izraz pristne pobožnosti, je
bilo zdaj proglašeno za odvečno staro
šaro in dragocene umetnine so se
prodajale kot ceneno blago. V takšnih
okoliščinah je nekega dne v Rim
prispel lesen, nekoliko poškodovan
kip Božje Matere, ki ga je ustanovitelj
prejel v dar. Šlo je za krasno
upodobitev v naravni velikosti. Oče
se je razveselil, da je bila tista Marija
oteta in ohranjena za bogočastje,
vendar istočasno ni mogel zadržati
svoje bolečine ob misli, da je bila
predtem iztrgana pobožnosti
vernikov ter pahnjena v roke
kramarjev. Pogledal jo je in z bridkim
glasom kriknil: Mati, le od kod so te



izgnali![13] In v zadoščevanje je
naročil, naj jo stalno krasi sveže
cvetje, dokler ne bo popolnoma
obnovljena.[14]

Na enak način, kot so se pustošile
cerkve, se je neusmiljeno ravnalo
tudi z dogmami in zavračalo se je
dolžno pokorščino ter vdanost do
zakonito postavljene cerkvene
oblasti.[15] Odpadništva v redovnih
skupnostih so bila nepreštevna in od
nekaterih samostanov so praktično
ostale le še stene. Mnoga semenišča
so bila izpraznjena, bogoslovni študij
pa opuščen. Samostanski klavzuri se
je marsikje ostro nasprotovalo.
Tačas, v letih 1969 in 1970, si je oče
po Marijinem posredovanju
prizadeval za blagor na videz
propadajoče Cerkve, tako da je kot
romar hodil od svetišča do svetišča. V
svojem voščilu za novo leto 1969 je
svojim otrokom v Španiji dejal:



Še eno leto, v katerem moramo vsi
skupaj prositi Gospoda, naj po
priprošnji svoje presvete Matere
povrne edinost in veljavo tej božji
Cerkvi, ki se v očeh vsega sveta zdi že
napol razrušena. Toda ne: kajti vodi
jo Duh Tolažnik.[16]

Oče je obnavljal svojo zvestobo
Cerkvi in na stežaj odpiral srce
svojim otrokom ter tistim, ki so ga
mogli razumeti:

Silno sem se razveselil, piše
kardinalu Dell’Acqui, ko sem
ponovno videl, da vam je Bog
naklonil to milost, da globoko
razumete našega duha; in kot
njegovo temeljeno sestavino tudi
stalno ljubezen in vdanost sveti
Cerkvi in papežu ter apostolsko
gorečnost, da bi Kristusa prinašali
vsem dušam. To vaše naklonjeno
razumevanje nam je bilo in nam je v
veliko tolažbo in spodbudo, da bi
vsak dan bolj ljubili našo mater



Cerkev ter Kristusovega namestnika
na zemlji.[17]

* * *

Ustanovitelj se je globoko zavedal
strašne krize, ki je pestila božje
ljudstvo.[18] Razumljivo je torej, da
mu je to povzročalo nepopisne skrbi.
Niso pa vsi kristjani čutili takšne
tesnobe. Morda vsi niso doumeli,
kako resne so bile razmere v Cerkvi
niti se niso čutili vsajene vanjo, v njej
niso videli matere niti niso kot dobri
otroci z njo delili njenih bridkosti.

Kot protiutež brezbrižnosti, hladnosti
in sovraštvu je ustanovitelj že od
mladih let razglašal to čisto ljubezen: 
Kako sem vesel, da lahko z vso
svojo dušo rečem: ljubim svojo
mater sveto Cerkev![19]

Kot odgovor na strahopetnost,
uporništvo in nelojalnost je
izpovedoval trdno in junaško
zvestobo, kakor je zapisal v Poti že



pred mnogimi leti: Ta vzklik –
serviam! – je želja po najbolj
zvestem »služenju« božji Cerkvi,
tudi za ceno premoženja, časti in
življenja.[20] Se ni morda mnogim
izmed teh odpadlih kristjanov v
resnici zgodilo to, da je še pred
propadom njihove vere najprej
odpovedala njihova lojalnost v
prizadevanju za cerkveno stvar?
Namreč človeška krepost zvestobe,
kot uči ustanovitelj, je na neki način
neločljivo povezana z nadnaravno
krepostjo vere.

Zares je že zgodaj prišel do
spoznanja, da je treba človeške in
nadnaravne kreposti razvijati skupaj.
Ta praksa je bila v Jožefmarijevih
očeh izredno pomembna za celostno
izobraževanje, ki ga je želel
omogočiti dušam v Opus Dei; kot je
vztrajno ponavljal:

Hčere moje, v srca in glave vseh
vsadite duha lojalnosti – rahločutne



Kristusove ljubezni –, ki ga ljudje,
celo tisti, ki se imenujejo kristjani,
skorajda ne poznajo.[21]

V tem duhu je v obrambo cerkvenega
nauka leta 1972 imel homilijo z
naslovom Zvestoba Cerkvi. Kateri
ljudje tvorijo Cerkev? se je spraševal.

Gens sancta, sveto ljudstvo,
sestavljeno iz bitij s slabostmi: to
navidezno protislovje zaznamuje en
vidik skrivnosti Cerkve. Cerkev, ki je
božja, je tudi človeška, ker jo
sestavljajo ljudje, ljudje pa imamo
napake […].

Kadar Gospod dopusti, da se pokaže
človeška šibkost, se moramo odzvati
enako, kot če bi videli, da je bolna
naša mati ali da z njo grdo ravnajo:
še bolj jo moramo ljubiti in ji
nameniti še več zunanjih in
notranjih izrazov ljubezni.

Če ljubimo Cerkev, se v nas nikoli ne
bo vzbudila tista bolestna želja, da bi



kot materino krivdo razglašali bedo
nekaterih njenih otrok. Cerkvi,
Kristusovi Nevesti, ni treba izreči
nikakršnega mea culpa. Mi pa to
moramo storiti: Mea culpa, mea
culpa, mea maxima culpa! […]

Naša Mati je sveta, ker se je rodila
čista in bo vso večnost ostala brez
madeža. Če kdaj ne znamo odkriti
njenega prelepega obličja, si sami
umijmo oči.[22]

Trpljenje je bilo v očetovem življenju
kakor »kolirij«. Svoj notranji pogled
je prečistil do te mere, da je vselej
živo pred očmi imel strašne posledice
razkrajanja vere v sodobnem svetu.
Zdaj se mu je prihodnost človeštva
kazala kakor odprta knjiga, v kateri
je bilo mogoče prebrati žalostno
usodo, ki bi zadela svet, če bi bile
nadnaravne resnice izmaličene; in na
dnu njenih strani se je raztezalo črno
brezno, v katerem bi končale mnoge
duše. Trpljenje je ustanovitelja



pripravilo na tako daljnosežen
pogled, ki je bil sad goreče ljubezni
do Kristusa in njegove Cerkve. Zaradi
tega se je čutil odgovornega za
nalogo, ki jo je prejela Cerkev, in
nikakor mu ni šlo v račun, da bi ob
tem vélikem odrešenjskem
poslanstvu kristjani mogli križem
rok ostati nedejavni, brezbrižni do
splošnega propadanja.

Misleč na nevarnost, da se duše
pogubijo, je oče pozival k molitvi: 
Treba je moliti za duše, za Cerkev,
kajti ljudje hočejo še enkrat pribiti
Kristusa na križ.[23] V tistih grenkih
trenutkih je napel vse notranje sile,
ki jih je premogel, in celoto svojega
afektivnega življenja, kajti njegov
duh je dosegel čudovito ubranost
nadnaravnih in človeških moči, ki se
je odražala v strastni apostolski
gorečnosti.[24] Takšna oblast nad
vsemi notranjimi zmožnostmi
njegove osebnosti nam kaže stopnjo
njegovega trpljenja. Žal mu je bilo



tolikih duš. Od bridke bolečine je
točil ognjene solze: Nikoli nisem bil
jokav človek, je priznaval svojim
otrokom, toda tisto so bile
presladke solze, od katerih je peklo
v očeh: Bog mi jih je poslal.[25]

Oče si je na vso moč prizadeval, da
svoje bridkosti in svojih solza ne bi
pokazal navzven. Samo v trenutkih
zaupnosti z Bogom je dal duška svoji
žalosti. Pri maševanju in med
zahvalo po maši ni mogel zadrževati
solz. Toliko jih je izjokal, da so se mu
naposled hudo vnele oči. Ker so
mislili, da je šlo za kakšno očesno
bolezen, so ga peljali na pregled k
okulistu. Ta ni našel ničesar, kar bi
bilo vredno upoštevanja z
zdravstvenega vidika. Prav mogoče
je to bil božji dar solza.[26]

Javier Echevarría, ki je bil priča temu
strašnemu trpljenju, pravi, da je bila
očetova duša strta od bridkosti,
odkar »se je v šestdesetih letih začelo



veliko odpadništvo duhovnikov in
redovnikov po vsem svetu. Krik
bolečine je bil nenehno na njegovih
ustnicah. Bolela ga je Cerkev, kot je
stalno ponavljal; bolele so ga tiste
duše, ki so izdale svoj poklic; bolele
so ga duše, ki so trpele zaradi
pohujšanja nad takšnim
odpadništvom; bolelo ga je zaradi
zmede, ki so jo skušali povzročiti
sovražniki Cerkve.«[27]

Karkoli se je dogajalo v njegovi
bližini, do ničesar ni ostal
brezbrižen. Očetova naravna drža je
bila čutiti z drugimi njihovo veselje
in trpljenje. Iz ljubezni do Boga se je
v njem ustalila odločna težnja, da se
v bratskem duhu usmiljeno pridruži
čustvom bližnjega. Če je izvedel, da
kdo trpi, je to tudi sam celo fizično
občutil v svojem očetovskem srcu. Ta
učinek sočlovekovega trpljenja je bil
nekaj običajnega v njegovi osebnosti;
nekaj, kar je bilo v njem
zakoreninjeno že od nekdaj, saj je



bila to ena značilnih potez njegove
biološke dediščine. Kadar je prišlo do
takšne spontane reakcije, ji ni
pripisoval kakšne posebne teže ter je
navzočim dejal: Ne skrbite, to je
posledica mojih družinskih
korenin. Namreč kadar se je kaj
takega zgodilo, je to mojo dobro
mater nemudoma prizadelo.[28] Le
kako naj bi torej v tistih razmerah
živel brezskrbno, ko pa je bil dnevno
priča tolikim žalitvam, storjenim
zoper Gospoda, ki je s svojo krvjo
velikodušno poplačal za zveličanje
človeštva?

Takrat so se duševnim bolečinam
hitro pridružile še telesne, tako da se
je trpljenje pretakalo po telesu in
duši kakor po vezni posodi. Leta 1970
se mu je stanje poslabšalo zaradi
kroničnega popuščanja ledvic. Otekli
so mu sklepi na rokah in v kolenih,
prišlo je do sinovialnega izliva in
hudih bolečin, ki jih je skušal prikriti,
kolikor je le mogel.[29] V pogovoru s



svojima kustosoma (to sta bila Álvaro
del Portillo in Javier Echevarría) jima
je dejal:

Prav majhna reč je tole, kar imam, in
to hočem nenehno izročati Gospodu;
pa tudi tisto drugo, moje trpljenje za
Cerkev, ki pa je res zelo pomembno –
in tako nastane lepa mešanica! V
telesni bolečini je človeku težko,
vendar je še težje, če je združena z
duševno bolečino, ki jo že dolgo časa
nosi s seboj. A treba je reči »Fiat!« in
dobrovoljno sprejeti božjo Voljo.[30]

Zaradi obolenja ledvic je imel vedno
hujše bolečine, a je kljub temu trdo
delal ter se opiral na duhovna
sredstva. Zelo sem utrujen, je
povedal svojim sinovom 14.
decembra 1970, in samo še
molitveni vzkliki me držijo
pokonci.[31] Njegovo telesno trpljenje
se je skupaj z duševnimi bolečinami
zlivalo v bridko skrb za Cerkev in za



duše; in njegova čustva so se prav
dobro odražala v besedah:

Ljubim Cerkev z vso svojo dušo; da bi
ji služil, sem pokuril svojo mladost,
svojo zrelost in svojo starost. Tega ne
rečem z grenkobo, saj bi to storil
ponovno, tudi če bi živel tisočkrat.[32]

Bolijo me razmere v Cerkvi. A kaj
moremo, treba je upati in prositi
Gospoda, naj temu plazu napravi
konec.[33]

Nekega dne, bilo je 1. novembra
1970, je vidno ganjen spregovoril
svojim sinovom v Generalnem svetu.
V življenju, jim je dejal, včasih
nastopijo trenutki temote. Samo z
vero jih je mogoče premagati, kajti
Bog obstaja, četudi je to Deus
absconditus. Oče je takrat brez
dvoma nosil neko težko breme, saj so
ga še istega dne slišali, kako je v
pogovoru z Gospodom rekel: Vse ti
dajem, Gospod, do poslednjega
novčiča. Non ne posso più [ne



zmorem več]![34]Izročal je vse. Dajal
je velikodušno in Bog je v odgovor še
močneje pritisnil s trpljenjem. Javier
Echevarría se spominja neke
pripombe iz leta 1971:

Ne vem, kaj pomeni biti brez
trpljenja. V mojem življenju je bilo
polno bolečine, ki sem jo preživljal v
miru in nadnaravnem veselju. Na
začetku sem se trudil, da se ne bi
opazilo. V tem zadnjem obdobju pa je
Gospod pritisnil močneje – in prav je
storil! –, da bi jaz znal to izkoristiti in
bi mi pomagalo k prečiščenju, in tudi
ker si zaslužim. To pasivno
mrtvičenje hočem izkoristiti, tako da
sladko ljubim sladko božjo Voljo.[35]

Kadar je ponoči spal malo ali nič, so
njegovi otroci že vedeli, zakaj je bilo
tako. Skrb za duše, nevarnosti,
katerim so bile izpostavljene, so mu
kradle spanec. Čutil je nemir.[36]

Treba je bilo zadoščevati za tisoče in
tisoče odpadov od vere. In za



prenašanje tako ogromnega bremena
se je bilo potrebno zanesti na
delovanje Svetega Duha, ki podpira
Cerkev tudi v trenutkih žalosti in
teme; tudi ob dogodkih, ki jih
včasih ne razumemo, ob katerih
nam gre na jok in nam je hudo.[37]

Od muke je bil čisto strt, telesno
izčrpan od nenehne molitve in
potopljen v neizbežno bridkost:

Popolnoma se zavedam, je govoril
svojim otrokom, da z objokovanjem
ničesar ne dosežem, vendar si ne
morem pomagati: žal mi je Cerkve,
žal mi je duš! Navdaja me žalost,
čeprav sem navznoter povsem
miren, ker vem, da Gospod ne more
odpovedati. Marsikdaj sem ob koncu
dneva čisto izmučen od neprenehne
molitve – ko brez prestanka prosim
in prosim! – v zaupanju, da me
Gospod mora uslišati. In tedaj
poskusim tudi breme te utrujenosti
spremeniti v molitev ter izročam
Bogu svojo bedo, svoje dobre želje in



prizadevanje, da bi storil še marsikaj,
kar bi želel dokončati, pa ne morem,
ker enostavno ni časa, medtem pa si
v popolni predanosti pravim:
Gospod, za tvojo Cerkev, za vse duše,
za moje hčere in sinove, za mene
samega! Saj je vendar tvoja Cerkev,
saj smo tvoji otroci, saj so tvoje vse
duše! Tako se znova lotim svojega
boja in molitve.[38]

Očetov duh je bil v stanju nenehne
čuječnosti. Pozoren na vse, kar se je
dogajalo po svetu in kar bi moglo
prizadeti duše. Tako stalna molitev in
tako obilne solze so neverjetno
izpilile njegovo notranje življenje.
Zaupnost pri stiku z Gospodom v
evharistiji se tudi po mnogih letih ni
navzela rutine. Še vedno se je živo
spominjal, kako so mu zadrhtele
roke, ko se je kot diakon prvikrat
dotaknil svete hostije. S takšno
rahločutnostjo je 14. novembra 1970
daroval mašo, pri kateri je brez
hrupa besed Gospodu dejal: Gospod,



naj se ne navadim tvoje bližine,
naj Te ljubim kakor tistikrat, ko
sem se Te dotaknil trepetajoč od
vere in ljubezni.[39]

Ponižno in v globoki hvaležnosti se je
ob vsaki priložnosti obračal k Bogu,
našemu Očetu. Če je zagrešil kakšno
drobno nepazljivost, mu je iz duše
privrela prošnja za odpuščanje.
Obžaloval je celo nehotene trenutke
raztresenosti pri molitvi. In se
zahvaljeval za vse prejete dobrine,
tudi za tiste, ki se jih ni zavedal ali ki
se mu niso vtisnile v spomin. Potem
ko si je 19. aprila 1971 ravno obul
nove čevlje, so ga v tistih dneh pri
klepetih z njegovimi hčerami ali
sinovi slišali govoriti: Hvaležen sem
Bogu, ker me obuvate, ker skrbite
zame, ker mi dajete jesti. Prej se za
vse to nisem zahvaljeval; zdaj pa
se, ker vidim, da so vse to njegove
dobrine. Zahvaljujem se tudi, da
imam dve roki, dvoje oči, da sem
normalen.[40]



Ko je tako živel v nenehnem bedenju
nad trpinčeno Cerkvijo in na lastni
koži občutil hudo nasilje, ki so ji ga
brez prestanka prizadejali ljudje, je
trpljenje naposled omililo njegova
čustva. Na trenutke je gledal na svet
z zornega kota njegove tegobe. Kadar
se je zjutraj naredil čudovit sončen
dan, se mu je takšna vznesenost
zdela skorajda kot žalitev spričo
bridkosti Cerkve in v tem ni hotel
uživati.[41] Če pa je bil dan siv in
deževen, je to dobro delo njegovim
razdraženim očem. Navzven se je
moral upirati žalosti, ki ga je težila in
ga skušala zapeljati v otožno
črnogledost. Vse življenje se je boril,
da bi kljub stiskam ostal vesel; svoje
otroke je svaril pred »dolgimi obrazi«
in priporočal, naj se trudijo za stalen
nasmeh, kar je marsikdaj težko,
zelo težko, naj služijo Gospodu z
veseljem in prav tako z veseljem
naj zaradi Njega služijo drugim.[42]

To je bil duh Opus Dei. In s pomočjo



božje milosti se je oče dvignil nad
svoje trpljenje.

O tistem obdobju, ko je silno trpel
zaradi slabšanja razmer v Cerkvi,
pripoveduje ena izmed njegovih
hčera: »Iz dneva v dan se je videlo,
kako v njegovi duši narašča upanje, z
gotovostjo, da Bog ne bo odrekel
pomoči preganjani Cerkvi […]. In
vabil nas je, naj ohranjamo
optimizem in veselje; ampak
optimizem, ki temelji na molitvi in
zadoščevanju.«[43]

Kadar se je njegova duša dotaknila
grenkobe bridkosti, se je brž oprijel
trdne skale božjega otroštva ter z
optimizmom premišljeval o tem,
kako vse prejemamo po usmiljeni
previdnosti našega Očeta Boga.
Nakar se je prepustil Njemu, se
popolnoma predal njegovim rokam.
Ta predanost ni bila nekakšen
sladkobni kvietizem v sen
pogreznjene duše, marveč odločna in



naporna dejavnost, kot je 11.
decembra 1972 pojasnil svojim
otrokom:

To je trdo delo, kajti duša spravi v
pogon zmožnosti, ki nam jih je dal
Bog, da bi mogli hoditi po tej poti. In
pride trenutek, ko se je treba odreči
spominu, predati razum, ukloniti
voljo. Težko je, ponavljam, ker je ta
duševna dejavnost nekaj
samoumevnega, kakor navita ura, ki
neizogibno tiktaka. Včasih je res
naporno, ker to pomeni dočakati
sedemdeset let v resničnem otroštvu:
ni mi mar, če se ustrašim vsake
muhe ali če me dojijo kakor dete.
Tudi to bo potrebno. Prepuščam se
rokam svojega Očeta Boga, zatekam
se k svoji Materi, sveti Mariji, in kljub
trpki poti popolnoma zaupam.[44]

Okrepljen z molitvijo vseh svojih
otrok je v sebi čutil sposojeno moč za
pot naprej. Opiral se je zlasti na
molitev svojih sinov v Generalnem



svetu in svojih hčera v Centralnem
svetu ter se prav posebej zanašal na
učinkovitost molitve in mrtvičenja, ki
so ga za ta namen izročale njegove
hčere numerarije pomočnice.[45]

↗ Naslednje poglavje

↗ Nazaj na kazalo

[1] Javier Echevarría, Sum. 2404.

[2] Prim. Pismo z božičnim voščilom
njegovim hčeram, EF-691220-2.
Enako besedilo je poslal tudi svojim
sinovom v Delu.

[3] Pismo Joséju Maríi Hernándezu
Garnici, EF-691215-1.

[4] Naročil sem izdelati kip
Kristusa, ki je križan, vendar
sulica še ni prebodla njegove
strani: žívi Kristus, ki umira v

https://opusdei.org/sl-si/article/2-bozji-izreki
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/
https://opusdei.org/sl-si/article/ustanovitelj-opus-dei-3-knjiga/


najstrašnejših mukah, vendar
umira rade volje, svobodno se je
izročil, da bi pridobil naše
zveličanje in našo ljubezen. Želim
si, da bi mogli zreti to podobo
Kristusa, ki v popolnem miru trpi
zate, zame, za vse; da bi se odločili
in se odzvali s popolno izročitvijo
brez barantanja, četudi bi nas to
stalo življenja (Javier Echevarría, 
Sum. 2814). V zvezi z upodobitvijo
Križanega in kapelico sv. Križa: prim.
AGP, P01 1982, str. 1308 sl.

[5] AGP, P01 1972, str. 916.

[6] »V tistih letih,« pričuje msgr.
Joaquín Alonso, »sem ga velikokrat
slišal reči, da je vprašanje pravne
ureditve Dela, njegov posebni namen,
zanj postalo nekaj drugotnega. Sedaj
je bilo najnujnejše to, da goreče in z
vsemi svojimi močmi vsepovsod
razglaša zvestobo katoliškemu nauku
in morali, edinost s papežem ter



prizadevanje za svetost« (Joaquín
Alonso Pacheco, PR, str. 2058).

[7] Javier Echevarría, Sum. 2658.

[8] Insegnamenti di Paolo VI, op. cit.,
1972, str. 672.

[9] Prav tam, str. 672–673.

[10] Prim. Francisco Vives Unzué, Sum.
7456.

[11] »Vse je postalo ena sama težava,«
tarna Pavel VI. »Iz same notranjosti
Cerkve, od njenih najdražjih otrok
pogosto prihaja vznemirjenje,
nestrpnost, odpadništvo. To so
viharni časi« (Insegnamenti di Paolo
VI, op. cit., 1971, str. 538).

[12] Prim. Joaquín Alonso Pacheco, 
Sum. 4756.

[13] AGP, P01 1972, str. 57; Javier
Echevarría, Sum. 2607; in Álvaro del
Portillo, Sum. 1145. To se je zgodilo
leta 1971.



[14] Prim. José Luis Pastor Domínguez,
Sum. 6066.

[15] Nedolgo po koncu koncila je
vzniknila neka »prenagljena nuja po
reviziji«, ki se je sprevrgla v
»razjedajočo samokritiko« in se
naposled spremenila v
»samouničenje« (Insegnamenti di
Paolo VI, op. cit., 1969, str. 683). Tedaj
se je pojavila težnja, kot pravi Pavel
VI., »da se postavlja pod vprašaj celo
sam obstoj Cerkve«. Struktura Cerkve
je obtožena tega, da je »polna
zlorabe, iznakažena, začasna,
škodljiva, brez vrednosti«. Nato še
doda: »[…] namreč struktura naj bi
bila nekaj nedopustnega ali vsaj
nepotrebnega, kar naj bi nastalo iz
pristne oblike apostolske
Cerkve« (prav tam, 1971, str. 1011).

[16] Pismo Florenciu Sánchezu Belli,
EF-681216-1.

[17] Pismo, EF-700427-2.



[18] Papež Pavel VI. v pridigah, na
avdiencah in v govorih z jasnimi in
ostrimi besedami opisuje krizo, ki jo
je prestajala Cerkev. »Lahko
rečemo,« je povedal leta 1970, »da je
sedanje stanje Cerkve zaznamovano
s številnimi nemiri, napetostmi,
novostmi, preobrazbami, diskusijami
itd. Nekateri govorijo o razpadanju
Cerkve, drugi sanjajo o tem, da bo
vzniknila neka nova
Cerkev« (Insegnamenti di Paolo VI,
op. cit., 1970, str. 724).

[19] Pot, št. 518.

[20] Prav tam, št. 519.

[21] Pismo, EF-480129-2.

[22] Homilija Zvestoba Cerkvi, 4. 6.
1972, objavljena v: Amar a la Iglesia
(Ljubiti Cerkev), Madrid 1986, str. 21.

[23] Javier Echevarría, Sum. 2660.



[24] O tem, kako se je ustanoviteljeva
ljubezen zlivala s pristno človeškimi
čustvi; o njegovi trditvi, da je ljubil
Boga z istim srcem, s katerim je ljubil
svoje otroke, saj drugega ni imel; ter
o prisrčnosti in obzirnosti, s katero je
odel svojo ljubezen, da bi bila bolj
učinkovita in privlačna: prim. Juan
Udaondo Barinagarrementería, Sum.
5054; Teresa Acerbis, PR, str. 1913; in
Giuseppe Molteni, Sum. 3839.

[25] AGP, P01 1972, str. 21. Kadar je
ustanovitelj slišal o žalitvah Boga, je
velikokrat vzkliknil: Bolijo me duše
(prim. Mercedes Morado García, 
Sum. 6930).

[26] Prim. Álvaro del Portillo, Sum.
838. Pred leti, je pripovedoval
ustanovitelj, ko se je že videlo, da se
bo vse to gorje zgrnilo nad sveto
Cerkev, nisem zmogel stopiti k
oltarju, ne da bi zajokal kakor
otrok. Od tega sem imel težave z



očmi in moral sem k okulistu (AGP,
P01 1972, str. 20).

[27] Javier Echevarría, Sum. 2870.

[28] Prav tam, PR, str. 1519.

[29] Prim. uvod v povzetek
zdravstvene zgodovine ustanovitelja,
sestavljene na Univerzitetni kliniki
Univerze v Navari (RHF, D-15111),
vključujoč podrobna poročila na
podlagi zdravniških spričeval. V
zvezi z ledvičnimi težavami je tam
zapisano: »Ves ta zgoščeni popis
dejstev se vrti okrog
nefroangioskleroznega procesa s
progresivnim popuščanjem ledvic,
arterijsko hipertenzijo in
poškodbami ožilja […], kar je bil
nazadnje tudi vzrok njegove smrti.«

[30] Javier Echevarría, Sum. 3138.

[31] Prav tam, 2758.



[32] Prav tam, 2660; prim. tudi
Giacomo Barabino, Sum. 4528.

[33] Javier Echevarría, Sum. 2661.

[34] José Luis Soria Saiz, RHF, T-07920,
str. 23.

[35] Javier Echevarría, Sum. 2870.

[36] Prim. José Luis Soria Saiz, RHF,
T-07920, str. 26.

[37] Homilija Zvestoba Cerkvi, op. cit.,
str. 32.

[38] Javier Echevarría, Sum. 2659.

[39] José Luis Soria Saiz, RHF, T-07920,
str. 15.

[40] María Begoña Álvarez Iráizoz,
RHF, T-04861, str. 9. Še druge
podobne besede sta leta 1971
zabeležila: msgr. Javier Echevarría, 
Sum. 2784, in José Luis Soria Saiz,
RHF, T-07920, str. 10.



[41] Danes vreme ni lepo, ne boste
mogli na sprehod, je nekajkrat dejal
svojim sinovom. Mene to ne moti.
Žalosten sem ob pogledu na našo
mater, Cerkev, in všeč mi je, da je
včasih celo narava užaloščena: ta
dež se mi zdi kakor iz solz. In
zakaj se potem nasmehnem? Ker
sem istočasno vesel. Z božjo
pomočjo bomo zvesti (AGP, P01
1973, str. 311).

[42] Javier Echevarría, Sum. 2754.

[43] Teresa Acerbis, Sum. 4984.

[44] Javier Echevarría, Sum. 2747.

[45] Prim. María Begoña Álvarez
Iráizoz, RHF, T-04861, str. 20. Marlies
Kücking pričuje, da je za očeta
»molitev bila sredstvo in vir te
energije in zanašal se je še posebej
na molitev numerarij
pomočnic« (Sum. 7177).



To potrjuje tudi pričevanje Álvara del
Portilla: »Veliko let sem preživel ob
našem očetu in slišal sem, kako je
popolnoma prepričan neprestano
poudarjal, da je čutil sveto zavidanje
in globoko občudovanje do poklica
njegovih hčera numerarij
pomočnic.« Čeprav je oče imel prav
vse v Delu rad z isto ljubeznijo, »si je
dovolil eno izjemo, ki je ni skrival: na
poseben način je imel rad svoje male
hčere, kot je sam imenoval
numerarije pomočnice« (AGP, P02
1977, str. 827).

Andrés Vázquez de Prada

© Fundación Studium

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/1-boli-me-cerkev/ (17. Feb.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/1-boli-me-cerkev/
https://opusdei.org/sl-si/article/1-boli-me-cerkev/

	1. »Boli me Cerkev«

