
opusdei.org

Rozjímanie na
stredu 3. týždňa v
adventnom období

Rozjímanie na stredu tretieho
adventného týždňa.
Navrhované témy sú: kresťan
žije z pokladu nádeje; nechávať
Boha pôsobiť v našom živote;
úžasné Božie pôsobenie cez nás.

„PÁN PRÍDE, nebude meškať“[1].
Advent je časom nádeje, pretože
spása je blízko, blíži sa. „Hľa, Pán
príde a spasí svoj ľud“[2]. Kresťan
žije z pokladu nádeje. Svätý autor ju
definuje ako „istú a pevnú kotvu
duše“ (Heb 6, 19). Kotva umožňuje
lodi držať sa na dne mora, fixuje jej



polohu, nemusí sa obávať prúdu a
zabraňuje tomu, aby loď unášal prúd.
Kresťanská nádej je založená na
Božích prísľuboch, na jeho
bezpodmienečnej láske, a nie až tak
na našich vlastných silách alebo
možnostiach. „Je to nová, živá nádej,
ktorá pochádza od Boha. Nie je to
obyčajný optimizmus, nie je to
potľapkávanie po pleci alebo slová
príležitostného povzbudenia s
letmým úsmevom. Nie, je to dar z
neba, ktorý by sme sami nedokázali
dosiahnuť“[3].

Keď židovský národ žil v
babylonskom vyhnanstve, proroci
udržiavali nádej a odvahu
vyhnancov ohlasovaním
nadchádzajúceho oslobodenia. V
dnešnom prvom čítaní počúvame
proroka Izaiáša, ktorý vyzýva ľud,
aby udržiaval plamienok nádeje v
Bohu, pretože len Boh môže
zachrániť: „ja som Pán a iného niet
(...).Vveď ja som Boh a iného niet“ (Iz



45, 6.22). Vďaka Pánovej sile „sa
ospravedlní a oslávi všetko Izraelovo
potomstvo“ (v. 25).

Cnosť nádeje nás chráni pred
skľúčenosťou a podporuje nás vo
chvíľach, keď hrozí, že búrka všetko
zmetie. Keď srdce žije nádejou,
zatvára cestu neplodnému
lamentovaniu a robí nás schopnými
dosiahnuť úspechy, ktoré sa zdali
nedosiahnuteľné. S ňou dokážeme
znášať aj tie najväčšie skúšky. „Už
pred nemálo rokmi,“ hovorí svätý
Josemaría, „som s presvedčením,
rastúcim každým dňom, napísal: 
Dúfaj, že všetko ti dá Ježiš: ty sám
nemáš nič, sám nie si ničím, sám nič
nezmôžeš. Ak sa mu odovzdáš, On
bude konať za teba (Consideraciones
espirituales, Cuenca 1934, s. 67).
Prešiel nejaký čas a toto
presvedčenie sa ešte posilnilo a
prehĺbilo. Videl som, ako dôvera v
Boha dokáže zapáliť veľký oheň
lásky, oheň, vďaka ktorému srdce



radostne tlčie a človek už neprepadá
malomyseľnosti, ani neklesá na
mysli, aj keď počas cesty trpí a často
trpí veľa“[4].

NÁDEJ SA PREJAVUJE v túžbe nechať
Boha konať v našom živote. Izaiáš
pripomína ľudu vo vyhnanstve, že
Boh je ten, kto všetko koná, „formuje
svetlo a tvorí tmu, spôsobujem blaho
a utvára nešťastie“ (Iz 45, 7). Odchod
z Babylonu nebol výsledkom
povstania alebo dômyselnej
politickej či vojenskej stratégie. Boh
otvoril cestu, keď nastal správny čas.

Tak je to aj v našom živote. Je to Pán,
kto svojím milosrdným konaním
prináša spásu našej krajine,
pretože„Veď Pán dá požehnanie“ a
„po stopách jeho krokov bude kráčať
spása“ (Ž 85, 13-14). On je hlavným
hrdinom a tým, kto píše - s našou



slobodou - scenár nášho príbehu.
Boh chce, aby sme bojovali a plnili si
svoje úlohy, ale zároveň nezabúdali,
že všetko závisí od neho, „lebo bezo
mňa nemôžete nič urobiť“ (Jn 15, 5).
„Ak sa vám niekedy zdá, že sa
horizont približuje a zem sa stretáva
s oblohou, pozrite sa do neba,“ radil
svätý Josemaría. „Takto urobíte na
zemi veľa dobrého: tým, že sa
pozriete do neba“[5].

„Zakladateľ Diela hovorieval: Ja som
nič nevymyslel, všetko urobil Niekto
iný, ja som sa snažil byť k dispozícii a
slúžiť mu ako nástroj“[6]. Tieto slová
kardinála Ratzingera v súvislosti s
kanonizáciou svätého Josemaríu
vystihujú tajomstvo svätosti: nechať
pôsobiť Boha, s reálnym zanechaním
úloh a starostí, dovoliť mu, aby nás
viedol po cestách, ktoré on
uprednostňuje. S touto disponibilitou
„sa otvárajú dvere sveta, aby sa Boh
mohol sprítomniť, pôsobiť a všetko
premeniť“[7].



Keď na niečo alebo na niekoho
čakáte, je to preto, lebo dúfate, že sa
vám táto túžba splní. Čakanie si však
vyžaduje trpezlivosť a veľkú dôveru.
Boh má svoje časy, ktoré sa nie vždy
zhodujú s našimi. Nádej ide ruka v
ruke s trpezlivosťou, ktorá zďaleka
neodhaľuje apatiu, ale je prejavom
sily. Podľa slov svätého Augustína je
trpezlivosť „ako odtlačok Boha, ktorý
v nás prebýva“[8] a vďaka ktorému
sme schopní „znášať, niesť na svojich
pleciach nepríjemné veci života.
Dokonca aj skúšky; je to schopnosť
viesť dialóg s obmedzeniami“[9].

KEĎ SA SPRÁVA o Ježišovom kázaní
dostane do väzenia, Ján posiela
dvoch učeníkov, aby sa stretli s
Pánom a položili mu otázky: „Ty si
ten, ktorý má prísť, alebo máme
čakať iného?“ (Lk 7, 19). Ježiš ich
prijíma a v odpovedi im ukazuje



ovocie Božieho pôsobenia v dušiach:
„Slepí vidia, chromí chodia,
malomocní sú čistí, hluchí počujú,
mŕtvi vstávajú a chudobným sa hlása
evanjelium“ (v. 22).

Ján si veľmi jasne uvedomuje svoje
poslanie - pripraviť cestu Mesiášovi -
a tuší, že jeho koniec sa blíži.
Nehľadá pre seba nijaké
zviditeľnenie. Je pripravený zmenšiť
sa, aby Kristus mohol rásť (porov. Jn
3, 30). „Má hlbokú pokoru ukázať v
Ježišovi toho pravého, ktorého poslal
Boh, a odsunúť seba samého bokom,
aby Kristus mohol rásť, byť vypočutý
a nasledovaný. Kresťanský život si
takpovediac vyžaduje 
mučeníctvokaždodennej vernosti
evanjeliu, teda odvahu nechať v sebe
rásť Krista, nechať Krista, aby bol
tým, kto vedie naše myšlienky a
činy“[10]. Takto budeme zakúšať
uzdravujúci, premieňajúci a
oživujúci účinok Božieho pôsobenia



v našej duši a budeme dobrými
nástrojmi v jeho rukách.

„Pozrite sa na príklad svätého Jána
Krstiteľa,“ vyzýva nás rozjímať svätý
Josemaría, „keď posiela svojich
učeníkov, aby sa spýtali Pána, kto je.
Ježiš im odpovedá tak, že ich vyzýva,
aby sa zamysleli nad všetkými tými
zázrakmi. Pamätáte si tento úryvok;
už viac ako štyridsať rokov ho učím
svoje (duchovné) deti, aby o ňom
mohli meditovať. Tieto zázraky Pán
stále koná vašimi rukami: ľudia, ktorí
nevideli, a teraz vidia; ľudia, ktorí
nemohli hovoriť, lebo mali nemého
démona, ho vyhnali a teraz hovoria;
ľudia, ktorí sa nemohli hýbať, boli
ochromení na všetko okrem
ľudských vecí, tak prelomia túto
nehybnosť a konajú skutky cnosti a
apoštolátu. Iní, ktorí sa zdajú byť živí,
ale sú mŕtvi, ako Lazár: Iam foetet,
quatriduanus est enim“[11].



„Vy, s Božou milosťou a svedectvom
vášho života a učenia, vašou múdrou
i nemúdrou rečou ich privádzate k
Bohu a oni ožívajú. Ani sa potom
nemôžete čudovať, veď vy ste Kristus
a Kristus robí tieto veci skrze vás. (...)
Všetky veľké veci, ktoré chce Pán
urobiť skrze našu biedu, sú jeho
dielom (...). Ovocie nie je naše (...);
brest nemôže rodiť hrušky. Ovocie
patrí Bohu Otcovi, ktorý bol taký
otcovský a veľkorysý, že ho vložil do
našich duší“[12].

[1] Úvodný spev, streda tretieho
týždňa v adventnom období.

[2] Alelujový verš, streda tretieho
týždňa v adventnom období.

[3] František, Homília na Veľkonočnú
Vigíliu, 11-IV- 2020.



[4] Svätá Josemaría, Boží priatelia,
bod 205.

[5] Svätý Josemaría, Poznámky z
meditácie, 15-I-1959.

[6] Kardinál J. Ratzinger, Nechať
pôsobiť Boha, L’Osservatore Romano
6-X-2002.

[7] Ibid.

[8] Svätý Augustín, De patientia, 1.

[9] František, Audiencia, 12-II-2018.

[10] Benedikt XVI, Audiencia, 29-
VIII-2012.

[11] Svätý Josemaría, En diálogo con
el Señor, „Ahora que comienza el
año“, bod 5.

[12] Ibid.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/meditation/streda-v-3-tyzdni-v-
adventnom-obdobi/ (10.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/meditation/streda-v-3-tyzdni-v-adventnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/streda-v-3-tyzdni-v-adventnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/streda-v-3-tyzdni-v-adventnom-obdobi/

	Rozjímanie na stredu 3. týždňa v adventnom období

