
opusdei.org

Rozjímanie na
stredu 20. týždňa v
Cezročnom období

Rozjímanie na stredu 20. týždňa
v Cezročnom období.
Navrhované témy sú: práca,
pôvodné povolanie človeka;
nový rozmer; závidieť Božiu
štedrosť.

EVANJELIUM z Omše nám ponúka na
prvý pohľad mätúce podobenstvo:
majiteľ vinice najíma počas dňa
robotníkov a keď príde čas na
odmenu, prekvapí ich tým, že tým,
ktorí pracovali od rána, zaplatí
rovnako ako tým, ktorí prišli oveľa
neskôr (porov. Mt 20, 1-16). Tento



úryvok dal podnet na rôzne
interpretácie, ktoré kladú dôraz na
rôzne aspekty textu. V súčasnom
kontexte je témou, ktorá rezonuje
možno obzvlášť silno, dráma
nezamestnanosti: situácia mnohých
ľudí, ktorí podobne ako títo robotníci
čakajú na prácu. Tragédia týchto ľudí
je dvojnásobná: na jednej strane
majú ťažkosti s uživením seba alebo
svojej rodiny, na druhej strane je
zranená ich ľudská dôstojnosť, lebo
„práca je základným rozmerom
ľudskej existencie na zemi“[1]; je to
totiž dobro potrebné nielen na
prežitie, ale predovšetkým na to, aby
sa žena a muž mohli realizovať ako
osoby a svojou činnosťou slúžiť
druhým a zdokonaľovať svet, a tak ho
privádzať k Bohu.

„Práca je prvotné povolanie človeka,
je Božím požehnaním, a
poľutovaniahodne sa mýlia tí, čo ju
považujú za trest“[2], učil svätý
Josemaría. Pre drvivú väčšinu



kresťanov byť svätým znamená
„posväcovať svoju prácu, posväcovať
sa v práci a posväcovať druhých
svojou prácou“[3]. Možno si v tomto
čase modlitby môžeme položiť
otázku: ako posväcujeme svoju
prácu, s túžbou a odhodlaním robiť
ju čo najlepšie, potom, čo sme ju
obetovali Pánovi počas svätej Omše?
Ako sa posväcujeme v práci,
cvičením cností v poslušnosti Duchu
Svätému, aby nás premieňal na 
ďalšieho Krista prostredníctvom
činnosti, ktorú vykonávame? Ako
posväcujeme druhých svojou prácou,
prenášaním svetla a tepla na ľudí
okolo nás, s apoštolským nadšením
prejavujúcim sa v úprimnom
priateľstve, ktoré ponúkame
každému?

Z ĽUDSKÉHO HĽADISKA máme
tendenciu viac si ceniť práce, ktoré



sú lepšie finančne ohodnotené, majú
spoločenskú prestíž alebo vynikajú
svojou efektívnosťou. Niekedy sa tiež
stáva, že ľudia, možno nie v
teoretickej rovine, ale v praxi,
pripisujú práci príliš centrálne
miesto vo svojom živote, takže
pracovná činnosť zasahuje do
priestoru, ktorý by mal patriť vzťahu
s Bohom, rodinnému životu alebo
priateľským vzťahom. V takýchto
situáciách je vhodné zastaviť sa a
zamyslieť sa: Aký je konečný zmysel
mojej práce? Pracujem tak, ako to
chce Boh? Čo Pán skutočne oceňuje
na mojej práci?

„Človek by sa nemal obmedzovať iba
na robenie vecí, na vyrábanie
predmetov. Práca sa rodí z lásky, je
prejavom lásky a láske sa i
podriaďuje“[4]. Je to láska, čo Pán
oceňuje na našej práci, a čo premení
zdanlivo bezvýznamnú úlohu na
niečo veľké a hrdinské. Svätý
Josemaría raz povedal dvom ľuďom,



ktorí sa starali o záhradu v jednom
dome: „Aké krásne máte všetky tieto
rastliny, všetky tieto kvety... Čo si
myslíte: čo má väčšiu hodnotu, vaša
práca alebo práca ministra?“ Oni
zostali ticho, ale zakladateľ Opus Dei
hneď pokračoval: „Záleží na láske,
ktorú do toho vložíte: ak vložíte viac
lásky ako minister, vaša práca má
väčšiu hodnotu“[5].

Kresťan, keď cíti lásku, ktorú mu
vlieva do srdca Duch Svätý (porov.
Rim 5, 5), žije plný vďačnosti voči
Bohu a snaží sa šíriť okolo seba lásku,
ktorú prijal. Práca z lásky nevylučuje
iné legitímne motívy – ako zarobiť si
na živobytie, získať uznanie alebo
pocítiť uspokojenie z vykonanej
povinnosti –, ale ich presahuje a
usporadúva. V tomto zmysle sú
osvetľujúce slová svätého Pavla:
„Keby som poznal všetky tajomstvá a
všetku vedu (...) a lásky by som
nemal, ničím by som nebol“ (1 Kor
13, 2). To isté možno povedať o práci:



keď je hnacou silou hľadanie Božej
slávy, táto úloha – akokoľvek
jednoduchá alebo zložitá – nadobúda
nadprirodzenú veľkosť. Rozhodujúce
je, ako učil svätý Josemaría, „v snahe
vykonávať ľudské činnosti — bez
ohľadu na to, či sú veľké alebo malé
— nadprirodzeným spôsobom,
pretože vďaka láske získavajú všetky
nový rozmer“[6].

PODOBENSTVO o majiteľovi vinice
poukazuje aj na problém závisti:
robotníci, ktorí prišli ako prví,
protestujú proti veľkorysosti majiteľa
voči tým, ktorí pracovali menej. Ježiš
hovoril k niektorým farizejom, ktorí
si mysleli, že sú v privilegovanej
situácii pred Bohom, chceli byť
vyznamenaní za svoje skutky a
neakceptovali, že Pán môže prijať
hriešnikov. Namiesto toho, aby sa
radovali z Božieho milosrdenstva,



vnímali ho ako nespravodlivosť. Oni,
rovnako ako robotníci v
podobenstve, „nevidia krásu gesta
pána, ktorý nebol nespravodlivý, ale
jednoducho veľkorysý,“ učí Lev XIV,
„ktorý nehľadal len zásluhy, ale aj
potrebu. Boh chce dať všetkým svoje
kráľovstvo, to znamená plný, večný a
šťastný život. A tak koná Ježiš s nami:
nestanovuje rebríček, ale daruje sa
celkom tomu, kto mu otvorí svoje
srdce“[7].

Závisť je jednou z najstarších nerestí,
ktoré nám predstavuje Písmo, a v
tom, kto ju živí, vyvoláva horký
smútok, ktorý môže prerásť v
nenávisť. Keď Kain videl, že Pán
prijal s radosťou obetu Ábela a nie
jeho, „veľmi sa rozhneval a sklopil
hlavu“ (Gn 4, 5). Namiesto toho, aby
upriamil svoj pohľad na všetky dary,
ktoré mal – bol prvorodeným synom
Adama a Evy –, nedokázal zniesť, že
jeho brat je šťastný a získal si Božiu



priazeň. Pohltený týmto závistlivým
smútkom, vzbúril sa a zabil Ábela.

„V koreňoch tohto zla je falošná
predstava o Bohu: neakceptuje sa, že
Boh má svoju vlastnú matematiku,
odlišnú od našej. (...) Chceli by sme
Bohu vnútiť našu sebeckú logiku, ale
Božia logika je láska. Dary, ktoré nám
dáva, sú určené na zdieľanie. Preto
svätý Pavol nabáda kresťanov: 
Milujte sa navzájom srdečne, jeden
druhého si vážte viac ako seba
samých (Rim 12,10). Tu je liek proti
závisti!“[8]. Môžeme prosiť Pannu
Máriu, aby nás naučila úprimne sa
tešiť z darov, ktoré jej Syn udeľuje
ostatným, a s radosťou kontemplovať
milosrdenstvo, s ktorým pristupuje
ku všetkým svojim deťom.

[1] Svätý Ján Pavol II, Laborem
exercens, bod 4.



[2] Svätý Josemaría, Brázda, bod 482.

[3] Svätý Josemaría, Rozhovory, bod
55.

[4] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom,
bod 48.

[5] Salvador Bernal, Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei, Rialp, Madrid 1980, 6ª
ed., s. 194.

[6] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom,
bod 60.

[7] Lev XIV, Audiencia, 4-VI-2025.

[8] František, Audiencia, 28-II-2024.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/meditation/streda-20-tyzdna-v-
cezrocnom-obdobi/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/meditation/streda-20-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/streda-20-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/streda-20-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/

	Rozjímanie na stredu 20. týždňa v Cezročnom období

