
opusdei.org

Rozjímanie na
sobotu 10. týždňa v
Cezročnom období

Rozjímanie na sobotu 10.
týždňa v Cezročnom období.
Navrhované témy sú: Božie
meno je sväté; pravda žiari v
našich vzťahoch; úprimnosť
života.

V REČI NA VRCHU, ktorá zaznieva v
liturgii týchto dní, svätý Matúš
predstavuje Ježišovu moc nad
zákonom, ktorý Izrael dostal od
Boha. Pán potvrdzuje jeho večnú
hodnotu a zároveň vyhlasuje potrebu
žiť ho v novom duchu. Láska je teraz
stredobodom všetkých predpisov. „Je



tu kontinuita i prelomenie: Zákon sa
premieňa a prehlbuje ako Zákon
lásky, jediný zákon, ktorý odráža
otcovskú tvár Boha“[1]. Z
vonkajšieho zákona sa stáva
zákonom „vo vnútri človeka, v
ktorom pôsobí Duch Svätý: navyše je
to sám Duch Svätý, ktorý sa takto
stáva Učiteľom a sprievodcom
človeka zvnútra srdca“[2].

Druhé prikázanie, ktoré Mojžiš
dostal od Boha a dal ľudu,
„predpisuje úctu k Pánovmu
menu“[3]. Ježiš sa naň odvoláva v
Kázni na vrchu: „A zasa ste počuli, že
otcom bolo povedané: Nebudeš krivo
prisahať, ale splníš, čo si Pánovi
prisahal! No ja vám hovorím: Vôbec
neprisahajte – ani na nebo, lebo ono
je Božím trónom, ani na zem, lebo
ona je podnožkou jeho nôh, ani na
Jeruzalem, pretože je mestom
veľkého Kráľa, ani na svoju hlavu
neprisahaj, lebo ani jediný vlas
nemôžeš urobiť bielym alebo



čiernym“ (Mt 5, 33-36). V židovskej
spoločnosti sa často uchyľovali k
prísahe, niekedy aj falošnej (porov.
Mt 23, 16-22); keďže však Božie meno
bolo posvätné a nevysloviteľné,
vyhýbali sa mu odkazovaním na iné
skutočnosti.

Ježiš učí, že každá prísaha ohrozuje
Pánovo meno, ktoré je sväté. Preto
ho človek nemôže nijako používať.
„Prítomnosť Boha a jeho pravda sa
má uctievať v každom slove.
Ohľaduplnosť pri odvolávaní sa na
Boha v reči úzko súvisí s úctivou
pozornosťou voči jeho prítomnosti,
ktorú dosviedčame alebo hanobíme
každým svojím tvrdením“[4]. Pán
zveril svoje meno tým z nás, ktorí v
neho veria, a tak nám zjavil svoje
osobné tajomstvo. „Dar mena patrí
do oblasti dôvery a intímnosti. (...)
Musí ho uchovávať v pamäti v tichu
adorácie plnej lásky. Má ho vkladať
do svojich slov len na to, aby ho
velebil, chválil a oslavoval“[5]. Jeho



meno, kázal svätý Augustín, „je veľké
tam, kde sa vyslovuje s úctou, ktorá
prislúcha jeho veľkosti a majestátu.
Božie meno je sväté tam, kde sa
vyslovuje s úctou a strachom, že ho
urazíme“[6].

PRISAHAŤ znamená brať Boha za
svedka niečoho, odvolávať sa na jeho
pravdivosť ako záruku, že to, čo sa
hovorí, je pravda. Ježiš kategoricky
odmieta požiadavku prísahy, ktorá
má zaručiť pravdivosť jeho slov.
Pravda musí zažiariť sama o sebe.
Iste, ľudské slovo je krehké a slabé,
ale zdravé a ušľachtilé ľudské vzťahy
je možné nadviazať len vtedy, keď
dôverujeme, že naše slová sú
odrazom pravdy. „Ľudské spolužitie
by nebolo možné, keby si ľudia
navzájom nedôverovali ako ľudia,
ktorí vo vzájomnom styku hovoria
pravdu“[7]. Dôvod tejto dôvery je



založený na láske. „Sme povolaní
vytvoriť medzi sebou, v našich
rodinách, v našich spoločenstvách
ovzdušie transparentnosti a
vzájomnej dôvery (...). A to je možné
vďaka milosti Ducha Svätého, ktorý
nás uschopňuje robiť všetko s láskou,
a tak naplno plniť Božiu vôľu“[8].

Tento spôsob života tvárou v tvár
pravde, pripravený obetovať sa pre
ňu, zanecháva v nás brázdu
harmónie a pokoja. „Iba pokora
môže nájsť pravdu a pravda je zasa
základom lásky“[9]. Na druhej strane
„žiť komunikáciou, ktorá nie je
autentická, je vážne, pretože to bráni
vzťahom, a teda láske. Kde je lož, tam
nie je láska (...) Keď hovoríme o
komunikácii medzi ľuďmi, máme na
mysli nielen slová, ale aj gestá,
postoje, dokonca aj mlčanie a
neprítomnosť. Človek hovorí
všetkým, čím je a čo robí. Všetci
žijeme komunikáciou a neustále



balansujeme medzi pravdou a
lžou“[10].

Kresťanské povolanie je cestou
stotožnenia sa s Kristom. On je
Pravda (Jn 14, 6), ktorá prišla na svet,
aby vydávala svedectvo o pravde (Jn
18, 37). Z toho vyplýva, že láska k
pravde je pre kresťanský život
prirodzená, je základným zákonom
spôsobu, akým jeho učeníci hovoria a
konajú: „Vaša reč nech je: áno, áno;
nie, nie“ (Mt 5, 37). Všetko, čo je
pravdivé, pochádza od Boha, „čo je
navyše, pochádza od Zlého“ (Mt 5,
37). Láska k pravde je nevyhnutne
prítomná na ceste, ktorá vedie k
Bohu. To nás bude viesť k tomu, aby
sme sa ju usilovali poznať a
odovzdávať ju v úmysloch, slovách a
skutkoch. Byť úprimný znamená
slúžiť pravde, konať pravdu znamená
byť v spoločenstve s Pánom.



KEĎ sa svätého Josemaríu opýtali na
cnosť, ktorú má najradšej, hneď
odpovedal: úprimnosť. „Nech je naše
áno, áno; a naše nie, nie“ je mottom
prvej školy, ktorá sa zrodila pod jeho
priamym vedením. „Kresťan by mal
byť hodnoverný, pravdivý a úprimný
vo všetkom, čo koná,“ kázal raz.
„Jeho život by mal vyžarovať
jediného ducha — Kristovho. Ak by
mal byť niekto na svete skutočne
dôsledný, tak je to kresťan, pretože
mu bol zverený dar pravdy (Porov.
Lk 19, 13), ktorá nás vyslobodí
(Porov. Jn 8, 32) a tento dar by mal
prinášať ovocie. Otče — možno sa ma
opýtate — ako dosiahnem pravdivosť
života? Ježiš Kristus dal svojej Cirkvi
všetky potrebné prostriedky: naučil
nás modliť sa, obracať sa na jeho
nebeského Otca, zoslal nám svojho
Ducha (...); a nechal nám viditeľné
znamenia svojej milosti, sviatosti.
Využívaj ich. Zintenzívni svoj život
zbožnosti. Modli sa každý deň“[11].



Niekedy sa môžeme báť pravdy; sme
zaskočení záväzkami a
požiadavkami, ktoré v sebe nesie.
Môžeme prosiť Pána o milosť konať
vždy transparentne a jednoducho,
bez pretvárky a komplikácií. Vieme,
že pravda, ak nie je celá – aspoň z
našej strany –, nie je pravdou. Keď sa
budeme správať takto, úprimne,
budeme dôveryhodní, bez potreby
pridávať prehnané vyjadrenia, aby
sme boli pre druhých dôveryhodní.

Mária v tichosti počúvala anjelove
slová, pýtala sa na to, čomu
nerozumela, a odpovedala veľkoryso,
bez výhovoriek. Vďaka jej fiat sa v jej
lone vtelila spásonosná Pravda. V nej
sa uzavrela definitívna zmluva
medzi pravdou a láskou. Môžeme sa
obrátiť na jej materinský príhovor,
aby sa jej deti naučili žiť pravdu v
láske, a tak si otvorili cestu k väčšej
Pravde.



[1] Svätý Ján Pavol II, Audiencia, 7-
IV-1999.

[2] Ibid.

[3] Katechizmus Katolíckej Cirkvi, bod
2142.

[4] Ibid., bod 2153.

[5] Ibid., bod 2143.

[6] Svätý Augustín, De sermone
Domini in monte, 2, 5, 19.

[7] Svätý Tomáš Akvinský, Summa
Theologiae II-II, q.109, a.3, ad.1.

[8] František, Anjel Pána, 12-II-2017.

[9] Benedikt XVI, Posolstvo, 29-
XI-2019.

[10] František, Audiencia, 14-XI-2018.

[11] Svätý Josemaría, Boží priatelia,
bod 141.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/meditation/sobota-10-tyzdna-v-
cezrocnom-obdobi/ (04.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/meditation/sobota-10-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/sobota-10-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/sobota-10-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/

	Rozjímanie na sobotu 10. týždňa v Cezročnom období

