
opusdei.org

Rozjímanie na
utorok 6. týždňa v
Cezročnom období

Rozjímanie na utorok 6. týždňa
v Cezročnom období.
Navrhované témy sú: dávať si
pozor na kvas, ktorý obviňuje
druhých; oči a uši
milosrdenstva; pohľad Božieho
synovstva.

UČENÍCI NASTÚPIA DO LODE s
Kristom a nechápavosť farizejov
zostáva za nimi. Pán sa možno
nalodil s malým zármutkom, pretože
často je ťažké dotknúť sa ľudského
srdca. A možno, keď sa usadí do čela
lode, medzi siete a plachty, ktorými



sa chránil pred prípadným
mrholením, pozrie na breh: mnohí
ľudia, ktorých prišiel zachrániť, mu
nechceli otvoriť svoje duše.

„Človek je vzťahová bytosť. Ak je
narušený prvý a základný vzťah
človeka – vzťah s Bohom –, potom už
nič iné nemôže byť skutočne v
poriadku. Toto je priorita Ježišovho
posolstva a konania. On chce
predovšetkým upriamiť pozornosť
človeka na jadro jeho zla“[1]. Naša
úloha je výsostne duchovná; je
zameraná na spoluprácu s milosťou
pri uzdravovaní hlbín duše – najprv
našej vlastnej –, aby sme potom
mohli ponúknuť ten istý svätý liek
ľuďom okolo nás. Preto Kristus
upozorňuje na postoj farizejov a
Herodesa. „Dajte si pozor a chráňte
sa kvasu farizejov i kvasu
Herodesa!“ (Mk 8, 15), povie svojim
apoštolom, keď budú opúšťať breh.



Pozerali len na vonkajšiu stránku, na
dodržiavanie predpisov, a tak si
zvykli obviňovať iných. Ale „najprv
treba odstrániť trám z vlastného oka,
obviniť seba samého (...). Ak niekto z
nás nemá schopnosť obviniť sám
seba a potom, ak je to potrebné,
povedať, komu má povedať veci
druhých, nie je kresťanom; potom
nevstupuje do toho krásneho diela
zmierenia, upokojenia, nežnosti,
láskavosti, odpustenia, veľkodušnosti
a milosrdenstva, ktoré nám priniesol
Ježiš Kristus (...). Ušetrime si
poznámky o druhých a robme si
poznámky o sebe: to je prvý krok na
ceste k veľkodušnosti“[2].

JEŽIŠ SA S LÁSKOU pozerá na tých
ľudí, ktorých si sám vyvolil. Po tom,
čo ich upozornil na kvas farizejov, sa
ich pýta: „Prečo rozprávate o tom, že
nemáte chlieb? Ešte nechápete a



nerozumiete? Máte otupené
srdce?“ (Mt 8, 17). A oni možno
pokrčia plecami, akoby chceli
povedať: „Nie, nedokážeme sledovať
tvoje slová“. Kristus dodáva: „Máte
oči, a nevidíte? Máte uši, a
nepočujete?“ (Mk 8, 18).

Pán vytvára súvislosť medzi srdcom
na jednej strane a skutočnou
schopnosťou vidieť a počuť na strane
druhej. Keď je srdce zatvrdnuté,
všetko sa vidí ľudskými očami, človek
počuje len to, čo chce počuť; a
nakoniec stráca nadprirodzený
horizont milosti. Môže sa stať, že sme
s Kristom na jeho lodi, v jeho svete, a
napriek tomu nás premáha
skľúčenosť, pretože si myslíme, že
nám niečo chýba alebo že by všetko
malo byť inak. Vtedy môžeme
kontemplovať Ježišov pohľad a
počúvanie, môžeme uvažovať o tom,
ako bolo jeho srdce vždy otvorené
dialógu s Otcom a ako Ho ľudia okolo
neho neustále vyzývali.



„Nadprirodzený pohľad! Pokoj! Mier!
Takto posudzuj veci, ľudí, udalosti…
očami večnosti“[3]. Keď sme v
pokušení stať sa sudcami toho, čo nás
obklopuje, môžeme si spomenúť, že
„sme povolaní, aby sme, kým
zostávame na zemi, uprene hľadeli
na nebo, aby sme svoju pozornosť,
svoje myšlienky a svoje srdce
upriamili na nevýslovné Božie
tajomstvo. Sme povolaní hľadieť na
božskú skutočnosť, na ktorú je človek
zameraný od stvorenia. V tom
spočíva konečný zmysel nášho
života“[4]. Potom budeme postupne
rozvíjať milosrdný spôsob nazerania
a počúvania, čoraz viac podobný
Kristovi.

V ŽIVOTE ČASTO ZAŽÍVAME svoje
obmedzenia, a to aj vo chvíľach, keď
sme v blízkosti nášho Pána. „Buďme
vždy pokojní,“ napísal svätý



Josemaría. „Ak budeme zbožní a
úprimní, nebudú existovať žiadne
trvalé smútky a tie ostatné, ktoré si
niekedy sami vymyslíme, pretože nie
sú objektívne, úplne zmiznú.
Budeme žiť s radosťou, s pokojom, v
náručí Božej Matky, ako jej malé deti,
ktorými sme. Z času na čas má každý
vo svojom vnútornom svete malý
konflikt, o ktorý sa naša pýcha
postará, aby bol veľký, aby mu dodala
dôležitosť, aby nám vzala pokoj.
Nevenujte pozornosť takýmto
malichernostiam. Povedzte: Som
hriešnik, ktorý miluje Ježiša
Krista“[5].

Pán mnohokrát varuje svojich
učeníkov, aby neupadli do tohto čisto
ľudského videnia, zbaveného
skutočnej veľkosti jeho spásneho
poslania. „Ak sa postavíme pred
Boha, perspektíva sa zmení.
Nemôžeme sa ubrániť úžasu, že sme
pre neho napriek všetkým svojim
slabostiam a hriechom milovanými



deťmi na veky vekov“[6]. Božie
synovstvo „napĺňa celý náš duchovný
život, lebo nás učí stýkať sa s naším
nebeským Otcom, spoznávať ho a
milovať, a tak naplní náš vnútorný
boj nádejou a nám dá dôverčivú
jednoduchosť malého dieťaťa. Ba čo
viac, práve skutočnosť, že sme
Božími deťmi, nás vedie k tomu, aby
sme s láskou a obdivom
kontemplovali všetky tie veci, ktoré
vyšli z rúk Boha, Otca a
Stvoriteľa“[7].

Učeníci si robia starosti, pretože
nemajú na lodi chlieb, ale Ježiš im
pripomína, že sú s ním a že ho
rozmnoží, kedykoľvek si to želá.
Môžeme prosiť našu Matku, aby
zdokonaľovala náš pohľad, aby bol
čoraz nadprirodzenejší, aby sme mali
oči a uši syna, oči a uši dcéry.



[1] Benedikt XVI, Ježiš Nazaretský.

[2] František, Homília, 11-IX-2015.

[3] Svätý Josemaría, Vyhňa, bod 996.

[4] Benedikt XVI, Homília, 28-V-2006.

[5] Svätý Josemaría, Listy 2, bod 15.

[6] František, Príhovor, 6-XII-2021.

[7] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom,
bod 65.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/meditation/rozjimanie-na-
utorok-6-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/

(10.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/meditation/rozjimanie-na-utorok-6-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/rozjimanie-na-utorok-6-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/rozjimanie-na-utorok-6-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/

	Rozjímanie na utorok 6. týždňa v Cezročnom období

