
opusdei.org

Rozjímanie na
stredu 5. týždňa v
Cezročnom období

Rozjímanie na stredu 5. týždňa
v Cezročnom období.
Navrhované témy sú: dobro a
zlo je v nás; pre kresťana je
každé zrieknutie sa väčším
potvrdením; skúmať naše srdcia
do hĺbky.

„POČÚVAJTE MA VŠETCI a pochopte,“
povedal Ježiš veľkému zástupu,
„človeka nemôže poškvrniť nič, čo
vchádza doň zvonka, ale čo vychádza
z človeka, to poškvrňuje
človeka“ (Mk 7, 14-15). Neskôr Ho
učeníci v súkromí požiadali o



podrobnejšie vysvetlenie týchto slov,
ktoré sa im nepochybne zdali veľmi
nové. Zdá sa, že Pánovi mimoriadne
záležalo na tom, aby sa to vrylo do
duší tých, ktorí Ho nasledovali: Je to
srdce, ktoré hľadí na Boha. Odtiaľ
pramení jeho osobitná starostlivosť o
to, aby sa tí, čo Ho nasledovali,
naučili žiť tak, že budú hľadieť na
dôležité veci. Pán prišiel, aby
priniesol Vykúpenie, aby premenil
naše srdcia a nezostal v sporoch s
úzkymi obzormi.

Evanjelium si vždy zachováva svoju
pulzujúcu aktuálnosť. Preto sa
môžeme pýtať, či sa aj nám deje to, čo
tým farizejom, ktorí čistili kalich
zvonka, bez toho, aby si uvedomili,
že špina je vnútri (porov. Mt 23, 26).
Ježiš „zdôrazňuje prvenstvo vnútra,
teda prvenstvo srdca: nie vonkajšie
veci nás robia svätými alebo nie, ale
je to srdce, ktoré vyjadruje naše
úmysly, naše rozhodnutia a túžbu
robiť všetko z lásky k Bohu.



Vonkajšie postoje sú dôsledkom toho,
pre čo sme sa rozhodli v srdci, a nie
naopak: pri vonkajších postojoch, ak
sa srdce nezmení, nie sme praví
kresťania. Hranica medzi dobrom a
zlom nie je mimo nás, ale skôr v nás.
Môžeme si položiť otázku: kde je
moje srdce? (...) Bez očisteného srdca
nemožno mať skutočne čisté ruky a
pery, ktoré by hovorili úprimné slová
lásky, milosrdenstva a odpustenia. To
môže urobiť len úprimné a očistené
srdce“[1].

SVÄTÉ PÍSMO MÁ pre nás mnoho
náznakov toho, čo chcel Ježiš
sprostredkovať farizejom: chcel im
vysvetliť, že odriekanie, ku ktorému
nás Boh niekedy vyzýva, je v
skutočnosti na druhej strane
potvrdením, to znamená, ide o niečo
pozitívne. Dôležitá otázka sa
netýkala jedla, ktoré sa môže alebo



nemôže jesť, ale toho, čo sa odohráva
vo vnútri človeka. Preto v inom
úryvku počujeme túto Pánovu výzvu:
„Nezháňajte sa za pominuteľným
pokrmom, ale za pokrmom, ktorý
ostáva pre večný život“ (Jn 6, 27). V
tom istom duchu nám svätý Pavol
pripomína, že „každý, kto závodí,
zdržuje sa všetkého; oni preto, aby
dosiahli porušiteľný veniec, my však
neporušiteľný“ (1 Kor 9, 25). Pán
chce, aby sme neupadli do asketizmu
tých farizejov, ktorí žili podľa
predpisu, ale zabudli, čo je v hĺbke,
čo v skutočnosti potvrdzovali.

Kresťanstvo je oveľa viac než to, čo je
vidieť na povrchu: Pán nás pozýva,
aby sme hľadali to, čo je trvalé, stále.
Naša viera nie je veľké „nie“, ako by
to niektorí mohli nesprávne
pochopiť. Kresťanský život síce
niekedy znamená povedať „nie“, ale
len do tej miery, do akej nám to
pomáha povedať „áno“ väčším
veciam. Postíme sa, ale preto, aby



sme hľadali ten pokrm, ktorý stojí za
to, ten pokrm, ktorý zostáva.
Benedikt XVI vo svojej prvej homílii
ako Petrov nástupca, spomínajúc na
svojho predchodcu, povedal:
„Nebojíme sa všetci nejakým
spôsobom – ak necháme Krista úplne
vstúpiť do nášho vnútra, ak sa mu
úplne otvoríme – nebojíme sa, že
nám z nášho života niečo vezme?
Nebojíme sa, že sa vzdáme niečoho
veľkého, jedinečného, čo robí život
krajším? Neriskujeme, že sa potom
ocitneme v úzkosti a budeme
zbavení slobody? A predsa chcel
pápež povedať: Nie! Kto vpustí Krista,
nestratí nič, nič – absolútne nič – z
toho, čo robí život slobodným,
krásnym a veľkým“[2].

PRI NAZERANÍ NA Ježišov zoznam
zlých vecí, ktoré môžu vychádzať z
nášho srdca, môže byť zaujímavé



zastaviť sa a zistiť, čo sa týka nás
osobne. Je pravda, že Pán začína
silnými slovami, ako napríklad
„krádež“ alebo „vražda“, a keď ich
počujeme, môžeme sa domnievať, že
sa nás netýkajú. Stačí však
pokračovať ďalej, aby sme zistili, že v
tom istom zozname nájdeme
napríklad pýchu alebo hlúposť.
Ľahká tendencia zatieniť rodinný
pokoj spormi podobnými tým
farizejským alebo neschopnosť
„každodenného úsilia povzniesť sa
nad drobnými malichernosťami a
bezočivosťou ľudí, ktorí s tebou
žijú“[3], je znakom toho, že v našej
povahe môže byť viac farizejstva, než
si myslíme. Možno pýcha potichu
znečisťuje naše osobné vzťahy alebo
možno nie sme dosť múdri na to, aby
sme si uvedomili, že to, čo od nás Pán
žiada, je starať sa o veci hore, nie o
veci na zemi (porov. Kol 3, 2).

Tento evanjeliový úryvok nás
vyzýva, aby sme preskúmali, do akej



miery sa naše srdce čoraz viac
stotožňuje s Pánovým srdcom. Práve
svätý Pavol nás opäť upozorňuje, aby
sme si uvedomili, že pýcha nás
niekedy môže priviesť k tomu, že
upadneme do povrchného spôsobu
prežívania viery, snažíme sa správať
kresťansky, ale nie preto, aby sme sa
tešili z Krista, ale aby sme uspokojili
svoje ego: „Ak ste s Kristom odumreli
živlom sveta, prečo sa, akoby ste ešte
žili vo svete, podriaďujete
nariadeniam: Nechytaj ani neokús,
ani sa nedotýkaj!? Veď to všetko sa
má použiť, a tým zničiť – sú to ľudské
príkazy a náuky. Vyzerá to ako
múdrosť v predstieranej nábožnosti,
poníženosti a prísnosti voči telu; ale
nie je to nič čestné, iba na ukájanie
tela“ (Kol 2, 20-23).

So svätým Josemaríom sa môžeme
modliť: „Cor Mariae Dulcissimum, iter
para tutum; Najsladšie Srdce
Máriino, daj nám silu a istotu na
našej pozemskej púti“[4]. Nech nám



naša Matka pomôže očistiť naše
srdcia, aby sme odtiaľ mohli
pozdvihnúť svoj pohľad a svoje
skutky k Bohu.

[1] František, Anjel Pána, 30-
VIII-2015.

[2] Benedikt XVI, Homília, 24-IV-2005.

[3] Svätý Josemaría, Cesta, bod 173.

[4] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom,
bod 178.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/meditation/rozjimanie-na-
stredu-5-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/

(10.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/meditation/rozjimanie-na-stredu-5-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/rozjimanie-na-stredu-5-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/rozjimanie-na-stredu-5-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/

	Rozjímanie na stredu 5. týždňa v Cezročnom období

