
opusdei.org

Rozjímanie na
pondelok 32. týždňa
v Cezročnom období

Rozjímanie na pondelok 32.
týždňa v Cezročnom období.
Navrhované témy sú: jednota s
evanjeliom; záľuba v deťoch;
odpúšťať bez zábran.

MNOHÍ KLASICKÍ MYSLITELIA
uznávajú, že robenie chýb je pre
ľudské bytosti na tejto zemi
nevyhnutné. Aj svätý Pavol zapísal
svoju osobnú skúsenosť, keď
kresťanom v Ríme povedal:
„Nerobím dobro, ktoré chcem, ale
robím zlo, ktoré nechcem“ (Rim 7,
19). Potvrdil tak dávnu múdrosť



izraelského ľudu: „Spravodlivý
sedemkrát padne a sedemkrát
vstane“ (Pr 24,17). Popri skúsenosti s
hriechom máme aj istotu Ježišovho
odpustenia. Keď sa Peter pýta
Majstra, koľkokrát má odpustiť, Pán
odpovedá: „Nie sedemkrát, ale
sedemdesiatkrát sedem“ (Mt 18, 22).
Tento postoj milosrdenstva však
môžeme dať do kontrastu so slovami,
ktoré Ježiš vyslovuje pri inej
príležitosti: „Nie je možné, aby
neprišli pohoršenia, ale beda tomu,
skrze koho prichádzajú!“ (Lk 17, 1).

V jazyku evanjelia je človekom, ktorý
spôsobuje pohoršenie, ten, kto svojím
hriechom odvracia druhých od dobra
a navádza ich na zlo. Na to Pán
upozorňuje pri viacerých
príležitostiach, keď hovorí o
niektorých farizejoch: „Nerobte ako
oni, lebo hovoria, ale nekonajú“ (Mt
23, 3). Boli to ľudia povolaní
stelesňovať Mojžišov zákon, ale ich
spôsob života bol v rozpore s tým, čo



hlásali. Takáto nedôslednosť „je
jednou z najľahších diablových
zbraní, ako oslabiť Boží ľud a odvrátiť
Boží ľud od Pána. Hovoriť jednu vec a
robiť druhú. Toto je nedôslednosť,
ktorá pohoršuje, a my sa dnes
musíme pýtať sami seba: aká je moja
životná jednota, moja jednota s
evanjeliom, moja jednota s
Pánom?“[1].

Naopak, ak Ježiš verejne odsudzuje
závažnosť hriechu pohoršenia,
zároveň verejne chváli jednotu
života: „Tu je pravý Izraelita, v
ktorom niet klamstva“ (Jn 1, 47).
Pokorné svedectvo tých, ktorí sa
nechávajú milovať Bohom, je svetlom
schopným vniesť do nášho sveta
nový jas a uľahčuje ostatným objaviť
jeho tvár.



„TOMU, KTO POHORŠUJE, by bolo
lepšie, keby mu zavesili mlynský
kameň na krk a hodili ho do mora,
ako by mal pohoršiť jedného z týchto
maličkých“ (Lk 17, 2). Tento Ježišov
tvrdý výrok poukazuje na to, akú
škodu môžu spôsobiť tým, ktorí sú
bezmocní pre svoj vek alebo slabosť.
Pri mnohých príležitostiach v
evanjeliu vidíme Pánovu záľubu v
maličkých.

A aj dnes Boh ponúka deťom
rovnakú lásku prostredníctvom ich
rodičov a opatrovateľov. „Deti hneď
po narodení začínajú dostávať ako
dar spolu s pokrmom a
starostlivosťou aj potvrdenie
duchovných vlastností lásky. Skutky
lásky prechádzajú cez dar osobných
mien, spoločnej reči, zámery
pohľadov, osvietenia úsmevov. Takto
sa učia, že krása zväzku medzi ľuďmi
poukazuje na našu dušu, hľadá našu
slobodu, akceptuje rozmanitosť
druhého, uznáva a rešpektuje ho ako



partnera (...). A to je láska, ktorá
prináša iskru Božej lásky“[2].

Božiu lásku k najslabším možno
prijať len s jednoduchosťou toho, kto
vie, že je dieťaťom. Svätý Josemaría
povedal, že „všetko zložité a
komplikované, neustále analýzy a
rozoberanie vlastnej osoby stavajú
múr, často zabraňujúci počuť Pánov
hlas“[3]: je to múr sebestačnosti. Na
druhej strane jednoduchosť nám
umožňuje prežívať lásku. Môžeme
prosiť Boha o to duchovné detstvo,
aby sme vedeli, že sa na nás pozerá
ako na tie deti, ktoré Ježiš miloval;
môžeme sa tiež modliť za najslabších
ľudí, ktorí nemajú nikoho, kto by ich
chránil v ich zraniteľnej situácii.

„KEĎ SA TVOJ BRAT prehreší,
pokarhaj ho! Ak sa obráti, odpusť
mu! A keď sa aj sedem ráz za deň



prehreší proti tebe a sedem ráz sa
vráti k tebe a povie: Ľutujem, odpusť
mu!“ (Lk 17, 3-4). Ježiš ukazuje svoje
srdce lásky, milosrdenstva a pre naše
šťastie chce, aby sme aj my takto žili.
Zo skúsenosti však vieme, že nie vždy
je ľahké odpustiť. Možno preto po
tom, čo Ježiš hovoril o potrebe
odpúšťať a vyhýbať sa pohoršeniu,
apoštoli povedali Pánovi: „Daj nám
väčšiu vieru“ (Lk 17, 5). Niekedy je
potrebná viera, dôvera v Boha, aby
sme prijali, že si vždy musíme
navzájom odpustiť.

Keď niekomu odpúšťame,
nepopierame chybu, ktorú mohol
urobiť. Istým spôsobom sa
zúčastňujeme „na uzdravujúcej a
premieňajúcej láske Boha, ktorý
zmieruje“[4]; to znamená, že
napodobňujeme Pánov postoj a
spolupracujeme s ním na spáse seba i
toho človeka. Vedomie, že Ježiš vždy
odpúšťa, nás povedie k tomu, aby
sme žili bez zloby a nekládli si



prekážky pri udeľovaní odpustenia.
„Boh nikoho tak neobľubuje a
neodmieta ako človeka, ktorý si
pamätá na ujmu, zatvrdnuté srdce,
ducha, ktorý si uchováva hnev,“[5]
píše svätý Ján Zlatoústy.

Keď prijímame Božie odpustenie,
vnímame dobrotu a krásu Božej
lásky. Získavame nové poznanie,
ktoré rozširuje pole nášho rozumu,
oslobodzuje nás od domýšľavosti a
pomáha nám vidieť svet Pánovými
očami. Môžeme prosiť Máriu, vzor
viery, aby nám dala tento spôsob
nazerania na seba a na našich bratov
a sestry.

[1] František, Homília, 13-XI-2017.

[2] František, Katechéza, 14-X-2015.

[3] Svätý Josemaría, Boží priatelia,
bod 90.



[4] Benedikt XVI, Posolstvo, 30-
IV-2012.

[5] Svätý Ján Zlatoústy, De proditione
Iudae, 2.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/meditation/pondelok-32-tyzdna-v-

cezrocnom-obdobi/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/meditation/pondelok-32-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/pondelok-32-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/pondelok-32-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/

	Rozjímanie na pondelok 32. týždňa v Cezročnom období

