
opusdei.org

Rozjímanie na
nedeľu 18. týždňa v
Cezročnom období
(cyklus C)

Rozjímanie na nedeľu 18.
týždňa v Cezročnom období
(cyklus C). Navrhované témy
sú: prízrak zlozvyku; márnosť a
skromnosť; lakomstvo a
odpútanosť.

V DNEŠNOM DRUHOM čítaní svätý
Pavol povzbudzuje Kolosanov, aby
túžili po dobrách zhora. A aby to
dosiahli, naliehavo ich vyzýva, aby
zo svojho života odstránili všetko
svetské: „Smilstvo, nečistotu, vášeň,
zlú žiadostivosť a lakomstvo, čo je



modloslužba“ (Kol 3, 5). Život, ktorý
je ovládaný nečistotou, nám totiž
bráni, aby sme mohli v nebi
kontemplovať Boha tvárou v tvár.
Ale nielen to: bráni nám tiež
vychutnávať si šťastie už tu na zemi.
Hoci sa nečistota môže niekedy javiť
ako niečo lákavé, pretože vytvára
dojem, že ponúka istú a intenzívnu
radosť, v skutočnosti je to ako
fatamorgána: zdá sa to skutočné, ale
nie je to tak. Zvyčajne využíva
potrebu ľudskej prirodzenosti –
milovať a byť milovaný, pohodu,
pokoj... – a presviedča nás, že dobrý
spôsob, ako ju uspokojiť, je hriech. Je
však všeobecne známe, že táto cesta
nikam nevedie: hoci možno na chvíľu
upokojí, nakoniec si vyžaduje väčšie
opakovanie a intenzitu, bez toho, aby
ponúkla skutočný pokoj. Vyvoláva
tak stav trvalej nespokojnosti a
dokonca určitú neschopnosť tešiť sa z
najjednoduchších radostí: istú útechu
nachádza iba v skutkoch neresti.



„Ľudské srdce sa môže tešiť zo zlých
vášní, môže venovať pozornosť
škodlivým pokušeniam
zamaskovaným v lákavom rúchu, ale
môže sa tomu všetkému aj brániť.
Napriek tomu, že je to únavné,
človek je stvorený pre dobro, ktoré
ho skutočne napĺňa, a môže sa v tom
zdokonaľovať, pričom sa v ňom stanú
trvalými určité dispozície“[1]. Tieto
dispozície sú cnosti, ktoré nám
umožňujú zvyknúť si voliť dobro
nielen občas, ale trvalo. Človek, ktorý
žije cnosti, je schopnejší ovládať
svoje vášne a konať tak slobodnejšie:
nechce naplniť svoje srdce hocijakým
spôsobom, ale autenticky a hlboko, v
súlade so svojou kresťanskou
identitou. „Pravá čnosť,“ píše svätý
Josemaría, „nie je smutná ani
nesympatická, ale príjemne
radostná“[2]. Na ceste cnosti určite
nebude chýbať boj a úsilie vzdať sa
príťažlivosti zla. Rozhodujúce však
nie je prijať obetu pre obetu, ale
vedieť, že týmto spôsobom dovolíme



milosti, aby nás očisťovala a
budovala tak vnútornú slobodu,
ktorá nám umožní tešiť sa zo života
spolu s Pánom. „Duchovný boj nás
teda vedie k tomu, aby sme sa pozreli
zblízka na zlozvyky, ktoré nás
spútavajú, a s Božou milosťou kráčali
k cnostiam, ktoré môžu v nás
rozkvitnúť a priniesť do nášho života
jar Ducha“[3].

MÁRNOSŤ vedie k budovaniu
vlastného šťastia na tom, čo si o nás
myslia ostatní. V hebrejčine sa na
označenie tejto neresti používa
termín, ktorý znamená „para“ alebo
„výpar“. S týmto na pamäti môžeme
hlbšie pochopiť prvé čítanie tejto
nedele, ktoré obsahuje začiatok
knihy Kazateľ: „Márnosť nad márnosť
– hovorí Kazateľ – márnosť nad
márnosť a všetko je márnosť!“ (Kaz 1,
1-2). Svätý autor chce vyjadriť, že



všetky túžby márnivého človeka –
veľkosť, uznanie, úspech – sú ako
para: prinášajú len krátkodobé,
povrchné uspokojenie, ktoré zmizne
pri prvej príležitosti; človek žije pre
okamih pary, ktorá po prechode
nezanechá žiadnu stopu. „Kazateľ
vysvetľuje osobitnú podstatu vecí a
ukazuje nám márnosť všetkého, čo je
na svete, aby sme pochopili, že veci,
ktoré sú pominuteľné, nie sú hodné
túžby, a aby sme pochopili, že
nemáme upierať svoju pozornosť na
veci bezvýznamné alebo
bezcenné“[4].

V istom zmysle márnosť vedie k
využívaniu vzťahov: druhých
vnímame ako zdroj uznania. Pre
márnivého človeka „je dôležité, aby
jeho osoba, jeho úspechy a
dosiahnuté výsledky boli viditeľné
pre všetkých: je to večný žobrák o
pozornosť“[5]; „považuje sa za slnko
a stredobod všetkých, ktorí sú okolo
neho. Všetko sa musí točiť okolo



neho“[6]. Ježiš počas svojho života
varoval pred rizikom konania
dobrých skutkov len preto, aby ich
videli ostatní, lebo tým sa
uprednostňuje ľudské uznanie pred
Božou odmenou (porov. Mt 6, 1);
zároveň chválil jednoduché a
diskrétne gestá, ako napríklad
chudobná vdova, ktorá dala malú
obetu, bez toho aby si to niekto
všimol (porov. Mk 12, 41-43). Ak sa
rozhliadneme okolo seba, určite
spoznáme mnoho ľudí, ktorí sa za
nás ticho obetujú. Kresťanský život
sa skladá z mnohých gest – úsmev,
keď sme unavení, vyhýbanie sa
komentárom, ktoré by mohli uraziť,
zdieľanie nášho času s tými, s
ktorými si možno až tak
nerozumieme, skrytá práca, z ktorej
má prospech mnoho ľudí – ktoré
znamenajú úsilie, ktoré
pravdepodobne ostane
nepovšimnuté ostatnými, ale ktoré
Boh oceňuje ako nikto iný: „Tvoj Otec
ťa odmení, lebo on vidí aj v



skrytosti“ (Mt 6, 4). A tou odmenou
bude stabilnejšie a autentickejšie
šťastie, ktoré nezávisí od pary
meniacich sa názorov druhých, ale
od istoty, že sa páčime Bohu.

V DNEŠNOM EVANJELIU Ježiš hovorí
o bohatom mužovi, ktorý má veľkú
úrodu. Vzhľadom na takú hojnosť si
myslí, že odteraz bude jeho život
spočívať v oddychu, jedle, pití a
zábave. „Ale Boh mu povedal: 
Blázon! Ešte tejto noci požiadajú od
teba tvoj život, a čo si si nahonobil, čie
bude? Tak je to s tým, kto si hromadí
poklady, a pred Bohom nie je
bohatý“ (Lk 12, 20-21). V skutočnosti
vedie zlozvyk lakomstva k
presvedčeniu, že šťastie je otázkou
hromadenia skúseností alebo
majetku; naopak, všetko, čo znamená
vzdanie sa niečoho, vnímame ako
tragédiu, lebo nechápeme, že človek



môže byť šťastný bez určitého
majetku alebo bez toho, že sa vzdá
určitých vecí. To sa stalo bohatému
mladíkovi: neveril, že môže byť
šťastný, ak predá svoj majetok. V
tomto úryvku evanjelista zdôrazňuje,
že odišiel smutný: to je dôsledok
toho, že svoje šťastie zveril
bohatstvu.

Na druhej strane, v evanjeliu vidíme
aj mnoho iných prípadov ľudí, ktorí
na volanie Pána bez váhania zvolili
jeho nad všetko a opustili všetko, čo
mali. A nebolo to abstraktné,
všeobecné zrieknutie sa, ale skôr
konkrétne: Peter, Jakub a Ján nechali
svoje lode na brehu (porov. Lk 5, 11)
a Matúš sa vzdal svojej lukratívnej
práce mýtnika (porov. Mt 9, 9). Hoci
tieto gestá mohli spočiatku znamenať
pre apoštolov určitú obeť, v
skutočnosti dosiahli väčšie dobro,
lebo namiesto hromadenia majetku,
ktorý sa skôr či neskôr spotrebuje, sa
rozhodli naplniť svoje srdce niečím,



čo nesklame a nezmizne: láskou ku
Kristovi. Preto svätý Josemaría mal
istotu, že kto sa rozhodne žiť pre
Pána, v skutočnosti o nič nepríde[7].
To samozrejme neznamená, že sa
máme úplne odvrhnúť od
materiálnych skutočností. „Logicky
musíš používať pozemské
prostriedky,“ hovoril zakladateľ Opus
Dei. „Ale vynalož veľké úsilie, aby si
sa odpútal od všetkého pozemského
a aby si s tým zaobchádzal vždy s
ohľadom na službu Bohu a
ľuďom“[8]. Môžeme prosiť Pannu
Máriu, aby nám pomohla mať
slobodné srdce, ktoré vníma ako zisk
všetko, čo nás približuje k jej Synovi.

[1] František, Audiencia, 13-III-2024.

[2] Svätý Josemaría, Cesta, bod 657.

[3] František, Audiencia, 3-I-2024.



[4] Svätý Bazil Veľký, In principium
Proverbiorum 1.

[5] František, Audiencia, 28-II-2024.

[6] Svätý Josemaría, Boží priatelia,
bod 101.

[7] Porov. svätý Josemaría, Brázda,
bod 21.

[8] Svätý Josemaría, Vyhňa, bod 728.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/meditation/nedela-18-tyzdna-v-

cezrocnom-obdobi-cyklus-c/
(28.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/meditation/nedela-18-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-c/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/nedela-18-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-c/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/nedela-18-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-c/

	Rozjímanie na nedeľu 18. týždňa v Cezročnom období (cyklus C)

