
opusdei.org

Rozjímanie na
nedeľu 17. týždňa v
Cezročnom období
(cyklus C)

Rozjímanie na nedeľu 17.
týždňa v Cezročnom období
(cyklus C). Navrhované témy
sú: získať si Božie srdce; modliť
sa ako deti; vytrvalosť v
modlitbe.

V PRVOM ČÍTANÍ Omše je úryvok z
Genezis, v ktorom Abrahám prosí za
spravodlivých v Sodome a Gomore.
Tento dialóg je jednou z
najdojímavejších stránok Starého
zákona. Pán sa chystá zničiť mesto,
ktoré je ponorené do hriechu. Ale



patriarcha, v tóne zároveň úctivom a
plnom dôvery, trvá na svojej prosbe
o milosrdenstvo s rastúcou
smelosťou, ako keby sa vtláčal do
Božieho srdca, aby preskúmal jeho
súcit a zároveň ho vyvolal.

Už v Starom zákone je podstatou
modlitby toto: človek sa nachádza
medzi dobrom a zlom, hriechom a
vinou, spravodlivosťou a Božím
milosrdenstvom a podnecuje Pána,
aby odpustil alebo udelil svoje dary.
Tento príhovor má v sebe tajomstvo:
na jednej strane je pravda, že naše
prosby nemôžu zmeniť Boha, ktorý je
nekonečne dokonalý; na druhej
strane však Pán, keď uzavrel zmluvu
s ľuďmi, chcel sa v istom zmysle stať
zraniteľným: nie sú mu cudzie ani
ľahostajné naše prosby, ale z lásky k
nám nám dal moc pohnúť jeho
srdcom, aby nám udelil to, o čo
prosíme, alebo aby zmiernil trest,
ktorý si zaslúžime. To vidíme



mnohokrát, keď patriarchovia
orodujú za vyvolený ľud.

V evanjeliu Ježiš preberá tento
spôsob modlitby plný dôvery, ale
zdokonaľuje ho rozhodujúcou
novinkou. Keď Ho apoštoli prosia,
aby ich naučil modliť sa, Pán im dáva
najavo, že prvou podmienkou
modlitby je oslovovať Boha „Otče“,
cítiť sa ako jeho deti. Prví kresťania
boli hlboko presvedčení, že sa môžu
obracať na Boha ako milované deti.
„Nový život, ktorý priniesol Kristus,
sa pred očami tých prvých veriacich
javil ako život milovaných Božích
detí. Nebola to teoretická alebo
abstraktná pravda, ale niečo
skutočné, čo ich napĺňalo
prekypujúcou radosťou. Dobrým
príkladom toho je výkrik, ktorý
unikol apoštolovi svätému Jánovi v
jeho prvom liste: „Pozrite, akú veľkú
lásku nám daroval Otec: voláme sa
Božími deťmi a nimi aj sme (1 Jn 3,
1)”[1].



SVÄTÝ LUKÁŠ uvádza, že apoštoli sa
Ježiša opýtali, ako sa majú modliť,
keď Ho videli modliť sa „na istom
mieste“ (Lk 11, 1), ktoré veľmi staré
tradície umiestňujú na vrchol
Olivovej hory. Pri rozjímaní nad
touto scénou z evanjelia zakladateľ
Opus Dei usúdil, že aj v našom
prípade, keď v rôznych etapách
nášho života túžime po autentickom
živote modlitby, je to sám Pán, kto
nás naučí modliť sa plodne: „Obráť sa
na Ježiša tak, ako sa naňho obracali
jeho učeníci: „Pane, nauč nás modliť
sa!“ (Lk 11, 1) (...) Nevynašiel som nič
nového, keď som za ten čas svojej
kňazskej služby túto radu neustále
opakoval. Je z Písma svätého, tam
som si ju osvojil: Pane, veď ja s tebou
vôbec neviem komunikovať! Pane,
nauč nás modliť sa! A ihneď
prichádza láskyplne na pomoc svetlo,
oheň a mocné vanutie Ducha
Svätého, ktorý je tým, kto zapaľuje



plamene a robí ich schopnými
roznietiť veľké ohne lásky“[2].

Otčenáš je hlavná modlitba kresťana.
Keď ju učil apoštolov, „Ježiš nám
nezanechal formulu, ktorú by sme
mali mechanicky opakovať. Ako v
každej ústnej modlitbe, Duch Svätý
prostredníctvom Božieho slova učí
Božie deti rozprávať sa so svojím
Otcom. Ježiš nás neučí len slová
synovskej modlitby, ale dáva nám aj
Ducha, ktorým sa tieto slová stávajú
v nás duchom a životom (Jn 6, 63). Ba
čo viac: dôkazom a podmienkou
našej synovskej modlitby je to, že
Otec poslal do našich sŕdc Ducha
svojho Syna, ktorý volá: ‚Abba,
Otče‘(Gal 4,6)“[3].

Jedným zo spôsobov, ako často
uvažovať o našom Božom synovstve,
ktorý svätý Josemaría žil a
odporúčal, je vziať si túto modlitbu
do osobného rozjímania, aby nám
pomohla byť kontemplatívnymi:



„Začínaš: Otče. A na chvíľu sa zamysli
nad tým, čo znamená toto slovo.
Premýšľaš o tom, čo pre teba
znamená tvoj otec, a že okrem tohto
pozemského otca máš ešte jedného v
nebi: Boha. A napĺňa ťa svätá hrdosť. 
Otče náš. Nie je len tvoj: je náš,
všetkých. Potom si bratom všetkých
ostatných stvorení na zemi. Preto
musíš milovať ľudí, musíš im
pomáhať, aby boli dobrými deťmi
Božími, lebo všetci spolu tvoríme
rodinu nášho Otca v nebi. Ktorý si na
nebesiach... A hneď si spomenieš, čo
si ma počul povedať: že je aj v
svätostánku a v našej duši v
milosti...“[4].

PO TOM, ČO NÁM ODOVZDAL
Otčenáš, Lukáš uvádza podobenstvo,
ktoré povedal Pán, aby nás povzbudil
k dôvernej a vytrvalej modlitbe.
Krátky príbeh je pomerne malebný.



Dej sa odohráva v dome vtedajšej
Palestíny, ktorý pozostával z jednej
miestnosti, kde sa večer rozložili
rohože, aby v nich mohla spať celá
rodina. Keď už všetci ležia, zrazu
príde priateľ, zaklope na dvere a
požiada o tri bochníky chleba,
pravdepodobne všetkých zobudiac.
Otec rodiny nedokáže skryť svoje
rozčarovanie a upozorňuje ho, že
jeho žiadosť je nevhodná. Ježiš však
dodáva: „Hovorím vám: Aj keď
nevstane a nedá mu preto, že mu je
priateľom, pre jeho neodbytnosť
vstane a dá mu, čo potrebuje. Aj ja
vám hovorím: Proste a dostanete!
Hľadajte a nájdete! Klopte a otvoria
vám!“ (Lk 11, 8-9).

Svätý Gregor Veľký sa domnieval, že
hoci Boh dokonale pozná naše
potreby v každom okamihu, „chce,
aby sme ho prosili, chce, aby sme
naňho naliehali, chce, aby sme si ho
získali určitou neustúpčivosťou“[5]. A
svätý Augustín učil, že Pán chce viac



udeliť svoje milosrdenstvo, ako my
ho prijať[6]. Preto radil: „Volaj svojou
modlitbou k Pánovi, u ktorého
odpočíva jeho rodina, pros ho,
naliehaj na neho. On vstane a dá ti,
ale nie preto, že ho premôže tvoja
neodbytnosť, ako v podobenstve o
priateľovi. On ti chce dať (...). A
odkladá ti to, čo ti chce dať, aby si to,
keď ti to odkladá, túžil ešte viac, aby
ti to, keby ti to dal hneď, nepripadalo
ako niečo bezcenné“[7].

Modlitba je vždy účinná. Hoci nám
Pán nie vždy hneď dá to, o čo Ho
prosíme, modlitba nám pomáha
udržiavať a prehlbovať naše
priateľstvo s Ním, vkladať svoju
dôveru do Boha, lebo sme si istí, že
nás miluje a počúva nás. „Modlitba
vždy mení skutočnosť, vždy. Ak sa
veci okolo nás nemenia, aspoň my sa
meníme, meníme svoje srdce (...).
Modliť sa je už teraz víťazstvom nad
osamelosťou a zúfalstvom“[8]. Je
pravda, že niekedy musíme naďalej



žiť v neistote, bez toho, aby sme
dostali to, o čo prosíme, ale tak nás
Pán sprevádza bližšie v našich
potrebách a predovšetkým vieme, že
na konci života modlitby nás čaká
dobrý Otec s otvorenou náručou.
„Nech nám Pán Ježiš dá milosť
pochopiť, že modlitba dojme srdce
Boha, milosrdného Otca, ktorý nás
miluje a dáva nám svojho Svätého
Ducha; a nech nám Panna Mária
pomáha byť mužmi a ženami
modlitby a dôverovať v dobrotu
Pána, ktorý nás vždy počúva“[9].

[1] Lucas Buch, Nové horizonty, bod
6.

[2] Svätý Josemaría, Boží priatelia,
bod 244.

[3] Katechizmus Katolíckej Cirkvi, bod
2766.



[4] Svätý Josemaría, Poznámky z
rodinného stretnutia, 27-X-1972.

[5] Svätý Gregor Veľký, Komentár k
Žalmom, 8, 2.

[6] Porov. Svätý Augustín, Reč 105, 1.

[7] Svätý Augustín, Reč 105, 3.

[8] František, Audiencia, 9-I-2019.

[9] Ibid.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/meditation/nedela-17-tyzdna-v-

cezrocnom-obdobi-cyklus-c/
(05.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/meditation/nedela-17-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-c/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/nedela-17-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-c/
https://opusdei.org/sk-sk/meditation/nedela-17-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi-cyklus-c/

	Rozjímanie na nedeľu 17. týždňa v Cezročnom období (cyklus C)

