
opusdei.org

Zvrchovane
nadprirodzený
dôvod

Zhrnutie zákona do vety
„milovať Boha nadovšetko a
svojho blížneho ako seba
samého“ nie je len také hocijaké
nariadenie. Láska sa nedá
vynútiť. Boh nás však pozýva,
aby sme sa po tom, ako On
človekovi vyjadril svoju
nekonečnú lásku a starostlivosť,
s ním na nej podieľali.

31.05.2021



Na začiatku svojho kázania v
nazaretskej synagóge Pán číta
prítomným úryvok z Izaiáša: „Duch
Pána je nado mnou, lebo ma
pomazal, aby som hlásal evanjelium
chudobným. Poslal ma oznámiť
zajatým, že budú prepustení, a
slepým, že budú vidieť; utláčaných
prepustiť na slobodu a ohlásiť Pánov
milostivý rok“ (Lk 4,18-19; Iz 61, 1-2).
Keď zvitok zroluje, prehlási: „Dnes sa
splnilo toto Písmo, ktoré ste práve
počuli“ (Lk 4, 21).

Ježiš sa týmto spôsobom prezentuje
ako osloboditeľ, predovšetkým od
toho, čo obmedzuje vnútornú
slobodu: slepota nevedomosti, zajatie
hriechu, utláčanie diabla. Vo svojich
kázaniach sa skutočne často
zmieňuje o slobode a oslobodení pre
tých, ktorí ho nasledujú: „Ak ostanete
v mojom slove, budete naozaj mojimi
učeníkmi, poznáte pravdu a pravda
vás vyslobodí“(Jn 8, 31).



Prví kresťania vnímali slobodu
hlboko a radostne. Ježiš bol pre nich
Spasiteľ. Nezbavil ich jarma preto,
aby na nich vložil iné, ale zlomil
všetky putá, ktoré im bránili viesť
plný život. Táto plnosť, ktorá je im
teraz predstavená ako možná, sa
prejavuje radosťou, ktorou ich životy
oplývali. „Ustavične sa radujte! Bez
prestania sa modlite, pri všetkom
vzdávajte vďaky, lebo to je Božia vôľa
v Kristovi Ježišovi pre vás!“ (1 Sol 5,
16-18)

Na počiatku Boh tvorí človeka ako
pána nad stvorením, „najvyšší
Umelec utvoril našu prirodzenosť
ako určitý nástroj hodný k
uskutočňovaniu kráľovskej
vznešenosti. Aby bol k tomu človek
úplne vhodný, obdaril ho nielen
znamenitosťami, pokiaľ ide o dušu,
ale aj pokiaľ ide o telesnú schránku.
Duša tak vyjavuje svoju zvrchovanú
kráľovskú dôstojnosť (...), pretože
nikoho nemá za pána a všetko koná z



vlastného slobodného rozhodnutia.
Ona, z vlastnej vôle, ako zvrchovaná
panovníčka, vládne sama sebe.
Komu inému, okrem kráľa, prináleží
taká vlastnosť?“[1]

V dôsledku hriechu upadol človek do
otroctva, Boh ho však pozdvihuje s
nádejou na budúcu spásu (porov. Gn
3, 15). Táto túžba vykúpiť nás sa
prejavuje napríklad vtedy, keď
oslobodzuje svoj ľud z egyptského
otroctva a prisľubuje mu zem, ktorú
si má podrobiť, ale ktorá bude
predovšetkým zemou zasľúbenou,
teda Božím darom, kde mu bude
môcť slobodne vzdávať úctu. „Ja som
Pán, tvoj Boh, ktorý ťa vyviedol z
egyptskej krajiny, z domu
otroctva,“ (Ex 20, 2) a dodáva:
„Nebudeš mať iných bohov okrem
mňa!“ (Ex 20, 3) Práve takto Boh
predstavuje svojmu ľudu desatoro
prikázaní ako podmienku na to, aby
boli skutočne slobodní a neupadli
znova do otroctva. Boh sa nesnaží



vnucovať sa ako tyran, ale skôr dáva
svojmu ľudu podmienky na to, aby
ho mohol slobodne prijať za Pána.

To, že Boh stavil na slobodu, je
pochopiteľné už len preto, že prvé
prikázanie, na ktorom, podľa Ježiša,
spočíva zákon a proroci (porov. Mt
22, 40), nie je ničím iným než
prikázaním lásky: milovať Boha nado
všetko a blížneho ako seba samého
(porov. Mt 22, 37-39). Nie je to
akékoľvek prikázanie. Iné veci
možno ovládať a presadzovať silou a
nátlakom, no lásku si takto
vynucovať nemožno. Boh ju vyžaduje
ako milovník až potom, ako prejavil
lásku, ktorú prechováva k svojmu
ľudu, až potom, ako mnohými
spôsobmi dal poznať svoju
náklonnosť a starostlivosť. K
skutočnej láske možno totiž iba
pozývať, je potrebné si ju získať, lebo
môže byť iba plodom slobody. Aby
bolo možné túto Lásku objaviť a
nechať sa ňou pohltiť, je absolútne



nevyhnutné „podnecovať vnútornú
slobodu, ktorá vedie k tomu, že
človek koná s láskou“[2].

Zmysel pre slobodu

Práve preto, aby sme mohli skutočne
milovať, nás Boh stvoril slobodných.
Takto sa na nás pozerá a nachádza v
nás zaľúbenie. Je pre nás ťažké to
pochopiť, lebo ako ľudské bytosti
nedokážeme tvoriť slobodné bytosti.
Nanajvýš produkujeme roboty, ktoré
robia to, k čomu sme ich vytvorili,
alebo imitujeme slobodu tým, že
vyrábame náhodne fungujúce
artefakty, avšak nie sme schopní dať
vzniknúť niečomu, čo by sa samo
mohlo rozhodovať. Práve toto s nami
samozrejme koná Boh, keď nás tvorí
a vykupuje z hriechu, ktorý
obmedzoval našu slobodu.

Byť slobodný neznamená nebyť
determinovaný alebo podmieňovaný
niečím vonkajším, ale predovšetkým
byť schopný stáť si za svojím



konaním a odpoveďami. Sloboda ide
preto ruka v ruke so
zodpovednosťou. Byť slobodný
znamená byť schopný odpovedať a
utvárať tak plný a skutočný dialóg s
inými ľuďmi, najmä so svojím
stvoriteľom.

Sloboda teda nie je niečo pridané,
vlastnosť, bez ktorej by sme sa mohli
obísť a byť sami sebou. Sloboda,
ktorú pre nás chce Boh, je skutočná a
taká hlboká ako naše bytie. Jej
uznanie predstavuje pre ľudskú
bytosť značný pokrok: „Vášeň pre
slobodu, jej vyžadovanie zo strany
osôb a národov, je pozitívnym
znamením našej doby. Uznávať
slobodu každej ženy a každého muža
znamená uznávať, že sú osoby, ktoré
sú pánmi svojho konania a nesú zaň
zodpovednosť, s možnosťou
usmerňovať svoju vlastnú
existenciu“[3].



Boh, ktorý nás miluje takých, akí
sme, lebo nás stvoril, nás chce mať
slobodných, pretože nás miluje pre
nás samých a uspokojuje sa jedine so
slobodnou a láskyplnou
otvorenosťou nášho vnútra: „Daj mi,
syn môj, svoje srdce“ (Prís 23, 26).
Preto je pochopiteľné, že „lebo sa
nám chce“[4], je pre svätého
Josemaríu tým najnadprirodzenejším
dôvodom ku konaniu dobra, v
ktorom sa snúbi tajomstvo
stvoriteľskej a vykupiteľskej Božej
lásky s autentickou odpoveďou jeho
milovaného stvorenia, ktoré má vo
svojich rukách, či ho uzná za Otca a s
dôverou príjme vôľu toho, kto môže
pre svoje deti chcieť jedine dobro.

Boh vložil náš osud do našich rúk.
Určite nie v tom zmysle, že svojimi
silami dokážeme dosiahnuť to, čo má
pre nás pripravené, ale preto, že je v
našich rukách obrátiť sa k nemu,
ktorý je tým, kto nás môže urobiť
šťastnými [5]. Uznanie tejto



schopnosti slobodne milovať Boha v
nás môže na začiatku vyvolať strach.
Pokiaľ sa nám však zachce povedať
mu áno, práve toto presvedčenie, že
sme slobodní, nás naplní radosťou a
nádejou. Ako Božie deti sa budeme
cítiť bezpečne do tej miery, do akej sa
budeme opierať o neho.

Možno teda pochopiť, prečo svätý
Josemaría, keď uvažuje o svojom
vlastnom povolaní, volá:
„Nepociťujete radosť z vedomia, že
vernosť do značnej miery závisí od
nás? Som uchvátený pomyslením, že
ma Boh miluje a že sa mu zachcelo,
aby jeho Dielo záviselo tiež na mojej
odpovedi. A som potešený, že mu
môžem slobodne povedať: Pane, aj ja
ťa milujem, počítaj s mojou
maličkosťou“[6].

Vedomie slobody nám pomáha
budovať náš život na skutočnosti, že
sme Božie deti. Nie sme nahraditeľní
jedinci: naša odpoveď je



nenahraditeľná, lebo sme stvorenie,
ktoré Boh miluje výnimočnou láskou.
Môžeme však strácať vedomie svojej
slobody do tej miery, do akej ju
neuplatňujeme. V takom prípade je
logické, že sa budeme cítiť stále viac
obmedzovaní, podmieňovaní, ba
dokonca podmaňovaní svojimi
duševnými rozpoloženiami alebo
prostredím. V dôsledku toho sa môže
vynárať pochybnosť, či sme slobodní,
či byť slobodný stojí za to alebo či to
má zmysel.

Kresťan vie, že sloboda má zmysel.
My však nie sme len oslobodení,
zbavení pút a schopní sa sami
rozhodovať. Je málo platné niekoho
oslobodiť a povedať mu, že môže ísť
hocikam, keď neexistuje cieľ, ku
ktorému by mohol smerovať, alebo
ak existuje, tak vôbec netuší, ako sa k
nemu dostať. Boh nám teda
neudeľuje iba schopnosť oslobodiť sa
od toho, čo nás obmedzuje a spútava,
ale otvára pred nami nekonečný



obzor poskytujúci odpoveď na naše
najhlbšie túžby. Veď ten, ktorý stvoril
našu slobodu, vôbec nebráni jej
rozvoju a otvára nám neobmedzené
možnosti rásť, pretože týmto
spôsobom ako slobodné stvorenia
napodobňujeme Boha, a v spojení so
svojím Jednorodeným Synom nám
ponúka možnosť plne rozvíjať svoju
osobnosť.

Skutočná sloboda

Svätý Josemaría svoju prácu chápal
„ako úlohu konfrontovať každého
jedného so všetkými nárokmi jeho
života a pomôcť mu odhaliť, čo od
neho konkrétne Boh žiada, bez toho,
aby sa tým nejako obmedzila oná
svätá nezávislosť a požehnaná
individuálna zodpovednosť, ktoré
charakterizujú kresťanské svedomie.
Tento postoj a tento duch sú založené
na úcte k transcendentnosti zjavenej
pravdy a na láske k slobode ľudskej
bytosti. Mohol by som ešte dodať, že



sa opierajú o istotu, že dejiny nie sú
vopred určené, ale práve naopak, že
sú otvorené mnohým možnostiam,
ktoré Boh nechcel vopred vylúčiť.“[7]

Je teda pochopiteľné, že ten, kto
Krista nepozná, a pritom berie svoju
slobodu vážne, je na ceste k
objaveniu Boha, lebo začína
hľadanie, ktoré odhaľuje možnosti
nášho stavu spolu s jeho zjavenými
obmedzeniami. Samozrejme aj ten,
kto Boha už miluje, vkladá svoju
ruku do tej jeho, čím vytvára
podmienky k tomu, aby s ním
naviazal hlbší a ozajstnejší vzťah.

S dôstojnosťou Božích detí ide ruka v
ruke to, že sa cítia „voľní ako
vtáci“[8], že robia, čo skutočne chcú,
hoci to, čo sa od nich chce, vyžaduje –
ako u Krista – poníženie a láskyplné
podrobenie sa. Nejde teda len o to,
aby sme konali, ako by sme boli
slobodní. Pokiaľ chceme nasledovať
Ježiša ozajstne, musíme v sebe hľadať



zdroj tejto skutočnej slobody, ktorým
je naše Božie synovstvo, a podľa toho
konať, aby sme získali pravú slobodu
ducha, ktorá je onou schopnosťou a
návykom konať z lásky, obzvlášť v
snahe robiť to, čo Boh v každej
situácii od nás žiada.[9]

Skutočnosť, že máme oporu v pravej
slobode, sa prejavuje spontánnosťou
a iniciatívou, s ktorou konáme, a tiež
tým, že sa nenechávame ovládať
strachom. Dôsledkom nedostatku
slobody totiž často býva sklon nechať
sa strhávať strachom. Strach toho,
kto sa vyhýba hriechu z potreby
uniknúť trestu, nazývajú teológovia
otrockým strachom. Tento strach
môže byť začiatkom návratu k Bohu,
ale kresťanský život na ňom nesmie
spočívať, pretože „kto sa bojí, nie je
dokonalý v láske“ (1 Jn 4, 19).
Musíme konať „ako ľudia, ktorí majú
byť súdení podľa zákona
slobody“ (Jak 2, 12).



Strach sa môže prejavovať v
mnohých oblastiach nášho života.
Kto sa bojí, pretože chce dobro, myslí
predovšetkým na zlo, ktorému chce
uniknúť. Preto, keď strach je hnacou
silou nášho konania, ľahko
zmalomyseľnieme a komplikujeme si
situáciu do tej miery, že sú zatienené
skutočné dôvody našich skutkov a
dobrodenia, o ktoré sa usilujeme. Ak
však milujeme Boha, ak ho chceme
milovať, zbavuje nás strachu, pretože
tím, ktorí milujú Boha, všetko slúži
na dobré (porov. Rim 8, 28). Toto
presvedčenie zaháňa naše
bezdôvodné obavy a dovoľuje nám
plne zakúsiť slobodu Božích detí a
konať radostne a zodpovedne.

Pravdou je, že Bohu nehovoríme áno
raz a navždy. Sme bytosti časné, a tak
musíme obnovovať svoju odpoveď a
dávať jej rásť v čase. A navyše, keďže
sme povolaní k tomu, aby sme
odpovedali slobodne, vyžaduje od
nás Pán stále autentickejšiu odpoveď.



Niekedy sa dokonca akoby skrýva,
aby naše priľnutie k nemu bolo
slobodnejšie a plnšie, aby ho očistil
od vonkajších a náhodných dôvodov,
aby jeho pohnútkou nebol strach, ale
láska.

Táto okolnosť nás nesmie
znepokojovať. Je to výzva k vernosti,
ktorá nie je zachovávaním niečoho,
čo už bolo vykonané, ale radostným
obnovovaním darovania sa Bohu, za
najrôznejších okolností, ktoré túžia
byť veľkomyseľné a nezištné. Vernosť
nás vedie k tomu, aby sme sa k
svojmu áno často vracali, aby bolo
plnšie, a aby sme na jeho základe
budovali svoj vnútorný život, na tom
základe, kde spočíva Božia milosť a
naša najhlbšia intimita.

Časté uvedomovanie si, že nie sme
roboty ani zvieratá riadiace sa
inštinktom, ale slobodné stvorenia s
otvorenou budúcnosťou, ktorá závisí
od našej iniciatívy, nám pomôže vyjsť



z anonymity a žiť svoj život pred
Bohom a pred ľuďmi bez toho, aby
sme na kohokoľvek zvaľovali svoju
zodpovednosť, ktorú to zahŕňa. Takto
budeme schopní nadviazať s Bohom
ozajstný dialóg, osobný vzťah, v
ktorom sa bude môcť vykryštalizovať
skutočné a hlboké priateľstvo.

Vďaka tomuto priateľstvu zachváti
našu dušu neuhasiteľný smäd
prinášať túto Božiu Lásku a vedomie
slobody, ktoré ju sprevádza, všetkým
ľuďom, a to aj prostredníctvom
priateľstva, pretože „samotné
priateľstvo je apoštolát, samotné
priateľstvo je dialóg, v ktorom
dávame a prijímame svetlo, v ktorom
vznikajú projekty vo vzájomnom
otváraní horizontov, v ktorom sa
radujeme z dobrého a sme si oporou
v ťažkostiach, v ktorom sa máme
dobre, pretože Boh chce, aby sme
boli spokojní“[10].

José Ignacio Murillo



[1] Gregor z Nyssy, O stvorení
človeka, 4.

[2] F. Ocáriz, Pastiersky list, 14. 2.
2017, 8.

[3] F. Ocáriz, Pastiersky list, 9. 1.
2018, 1.

[4] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, 17.

[5] „(...) Ale dala mu slobodné
rozhodovanie, ktorým by sa mohol
obrátiť k Bohu, ktorý ho urobí
blaženým. Čo teda môžeme skrze
priateľov, sami sebou nejako
môžeme“, sv. Tomáš Akvinský,
Summa Theologiae, I-II, q. 5 a. 5 ad 1.

[6] Sv. Josemaría, A solas con Dios,
324.

[7] Ísť s Kristom, 99.

[8] Sv. Josemaría, List, 14. 9. 1951, 38.



[9] F. Ocáriz, List preláta, 9. 1. 2018,
5.

[10] Tamtiež, 14.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/zvrchovane-
nadprirodzeny-dovod/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/zvrchovane-nadprirodzeny-dovod/
https://opusdei.org/sk-sk/article/zvrchovane-nadprirodzeny-dovod/
https://opusdei.org/sk-sk/article/zvrchovane-nadprirodzeny-dovod/

	Zvrchovane nadprirodzený dôvod

