
opusdei.org

Boj, blízkosť,
poslanie (10): Život,
ktorý sa
odovzdáva: ,,Vaši
starci budú mávať
sny a vaši mládenci
budú mať videnia’’

Desiata časť série „Boj, blízkosť,
poslanie“. Keď vzťah medzi
Otcom a deťmi, ako aj medzi
generáciami, nadobudne
podobu požehnania, je možné
hľadieť do budúcnosti bez
strachu z čohokoľvek.



02.02.2025

Je tam od prvých úderov srdca života
Cirkvi: je to dynamika, ktorá sa rodí
spolu s ňou a ktorá určitým
spôsobom vystihuje jej samotnú
podstatu. Svätý Pavol ju rozpoznáva
v takých ústredných činnostiach, ako
sú evanjelizácia alebo slávenie
Eucharistie: „veď ja som od Pána
prijal, čo som vám aj odovzdal,“ píše
aj v dvoch príležitostiach
Korinťanom (porov. 1Kor 11,23; 15,3).
Nejde len o sprostredkovanie učenia:
je to odovzdávanie, ktoré v sebe
nesie akýsi spôsob zrodenia. Preto im
hovorí: „Veď keby ste mali hoc aj
desaťtisíc vychovávateľov v Kristovi,
otcov nemáte mnoho, lebo v Kristovi
Ježišovi ja som vás splodil skrze
evanjelium“ (1Kor 4,15). Nejde len o
jednoduchý prenos poznania,
pretože pravda kresťanstva nie je
súbor abstraktných princípov, ale



niečo tak konkrétne ako Osoba,
Osoba, ktorá nám odovzdáva svoj
vlastný život. Preto sám svätý Pavol
píše Galaťanom: „Deti moje, znovu
vás v bolestiach rodím, kým vo vás
nebude stvárnený Kristus“ (Gal 4,19).

Tento spôsob vyjadrovania nie je
výnimočný len pre svätého Pavla. Aj
svätý Ján sa obracia na veriacich ako
na „moje deti“ (porov. 1Jn 2,1) a svätý
Peter ich nazýva „novonarodenými
deťmi“ (1Pt 2,2). V kresťanskom
živote existuje narodenie do nového
života, ktorý si žiada byť odovzdaný
iným. Je to pohyb, ktorý má svoj
počiatok v Otcovi a ktorý sa
uskutočňuje v Ježišovi Kristovi: „Môj
Otec mi odovzdal všetko. A nik
nepozná Syna, iba Otec, ani Otca
nepozná nik, iba Syn a ten, komu to
Syn bude chcieť zjaviť“ (Mt 11,27).
Kristus nielenže zjavuje Otca, ale
nám odovzdáva to, čo od neho prijal:
Ježiš sa stal človekom a prišiel na
svet, aby tí, ktorí ho prijmú, „mali



život a mali ho v hojnosti“ (Jn 10,10).
Prijať kresťanstvo znamená narodiť
sa „zhora“, znovuzrodiť sa „z vody a z
Ducha“ (Jn 3,3.5).

Požehnanie otca

Odovzdávanie Zmluvy je jednou z
kľúčových tém, ktoré sa vinú celým
Starým zákonom. V príbehoch
patriarchov je ústredným
momentom tohto odovzdávania
požehnanie syna jeho otcom.
Nemožno zabudnúť na scénu, v
ktorej Jakub predstihne svojho brata
Ezaua, aby prijal požehnanie od
Izáka (porov. Gn 27). Alebo na tú, v
ktorej Jakub požehnáva jedného po
druhom svojich dvanásť synov a
predpovedá im ich budúcnosť (porov.
Gn 49). Rovnako dojemný je aj
príbeh, v ktorom Dávid požehnáva
svojho syna Šalamúna a
uprednostňuje ho pred všetkými
ostatnými (porov. 1Kr 1–2), ako aj
ten, v ktorom Matatiáš, v časoch



modloslužby a prenasledovania,
požehnáva svojich synov a zveruje
im, aby horlivo zachovávali Zákon a
boli ochotní položiť život za Zmluvu
(porov. 1M 2,49n).

Vo všetkých týchto prípadoch otec
svojim požehnaním odovzdáva
synovi dar, ktorý sám prijal od Boha.
Existuje viacero takýchto požehnaní.
Mimoriadne krásne je napríklad to,
ktoré Izák vyslovuje nad
Jakubom. ,,Keď sa priblížil a keď ho
pobozkal, zacítil vôňu jeho šiat a
požehnal ho, hovoriac: ,Hľaďže, vôňa
syna môjho je ako vôňa nivy, ktorú
požehnal Pán. Nech ti dá Boh z
nebeskej rosy a zo žírnosti zeme, tiež
hojnosť zrna a muštu! Nech ti slúžia
ľudia a nech sa sklonia pred tebou
národy. Buď pánom nad svojimi
bratmi, a nech sa ti koria synovia
tvojej matky! Kto bude teba
preklínať, nech je prekliaty, a kto
bude teba žehnať, nech je
požehnaný‘ ‘‘ (Gn 27,27–29)!



Aj iné modlitby požehnania majú
podobnú štruktúru. Otec v synovi
rozpoznáva toho, komu Boh udelil
dary potrebné na udržiavanie
Zmluvy pri živote; prosí Boha, aby
mu udelil svoju priazeň, pretože tuší,
že jeho život bude vystavený
mnohým ťažkostiam; a napokon mu
úplne odovzdáva dar, ktorý sám
prijal, spolu so zodpovednosťou,
ktorá je s ním spojená. Zatiaľ čo v
prípade patriarchov a kráľov sa
požehnanie udeľuje až na konci
života, v iných prípadoch mu
predchádza. Napríklad v knihe
Tobiáš dostáva syn Tóbiho
požehnanie vtedy, keď má prevziať
zodpovednosť za budúcnosť rodiny.
Otec mu túto zodpovednosť
odovzdáva a pridáva k nej rady,
ktoré sú vzorom múdrosti (porov.
Tob 4).

V Novom zákone sa už neodovzdáva
len prísľub Zmluvy, ale jej naplnenie:
dar spásy a poslanie priniesť ju do



všetkých kútov zeme. Otcovstvo už
nie je dané pokrvným putom a toto
odovzdávanie sa odohráva skôr v
čase. Pavol napríklad zveruje
Timotejovi a Titovi niektoré z
cirkevných obcí, ktoré sám založil. V
jednom liste prvému z nich sa
predstavuje ako apoštol, nehodne
vyvolený: Kristus, píše, „ma uznal za
verného a zveril mi službu“ (1Tim
1,12). A práve toto odovzdáva
mladíkovi: „Toto prikázanie ti
zverujem, syn môj Timotej, podľa
predošlých proroctiev o tebe, aby si
nimi posilnený bojoval dobrý boj
(...)“ (1Tim 1,18). Celý list nesie tón
otcovského požehnania, je plný
múdrych rád, ale aj povzbudenia,
pretože mnohí považovali Timoteja
za príliš mladého na takúto úlohu
(porov. 1Tim 4,12). Čítanie tzv.
„pastorálnych listov“ svätého Pavla je
neustálym zdrojom inšpirácie pre
každého, kto dosiahne moment
odovzdania – tradície – vlastnej viery
a vlastného poslania.



Otec v Opus Dei

Keď sa svätý Josemaría zaoberal
ťažkou otázkou vlastného miesta
posledného odpočinku, požiadal, aby
boli na jeho veľmi jednoduchý
náhrobný kameň vyryté slová: 
Peccator – Orate pro eo[1]. Keď však
videl výraz tváre architektov, s
úsmevom dodal: „Ak chcete, môžete
pridať aj tieto slová: genuit filios et
filias[2]. Kým prvý výraz vychádzal z
vedomia jeho vlastnej slabosti, druhý
odkazoval na plodnosť, ktorou Boh
obdaril jeho život, a ktorú s úžasom
kontemploval.

Už od mladosti si bol svätý Josemaría
vedomý, že je povolaný byť „otcom,
učiteľom a sprievodcom svätých“[3].
Takýmto spôsobom mal šíriť svetlo,
ktoré prijal od Pána: „Aj keď
dôsledne uchovávame ducha Opus
Dei, právo Diela by zostalo len
mŕtvym písmom, keby zakladateľ
neodovzdal niečo živé: štýl, tradíciu,



spiritualitu, ktorá dáva historickú
kontinuitu tomuto spôsobu
posväcovania sa“[4]. Preto vynakladal
veľké úsilie, aby jeho duchovné deti
mohli tento život postupne prijímať;
a preto si tiež želal, aby mnohí mohli
prejsť Rímskym kolégiom už od
konca štyridsiatych rokov.
Jednoduchá anekdota z tých čias to
ilustruje. Počas jednej besedy v Ríme
s členmi Diela sa začali rozprávať o
knihách. Don Álvaro sa chystal vydať
štúdiu a svätý Josemaría spomenul aj
niekoľko svojich plánovaných
publikácií. Zrazu však rozhovor
nečakane zmenil smer. Ukázal na
prítomných a povedal: „Pozrite sa na
túto knižnicu! Toto sú moje diela!“[5].

Svoje duchovné deti formoval podľa
ducha, ktorý sám prijal, a zároveň im
s otcovskou starostlivosťou zveroval
tento dar. Už v prvých rokoch, keď v
Španielsku vládlo obdobie
náboženského prenasledovania, sa
mladých, ktorí ho nasledovali, pýtal:



„Ak zomriem, budeš pokračovať v
Diele?“[6]. Týmto spôsobom s nimi
zdieľal zodpovednosť, ktorú mu Boh
zveril. Neskôr, keď nastal čas priniesť
charizmu Diela do nových krajín,
posielal svoje duchovné dcéry a
synov s veľmi skromnými
prostriedkami a často aj s
obmedzenými komunikačnými
možnosťami – čiže s veľkou dôverou,
že budú schopní preniesť všade ten
istý duch, ktorý prijali.

Je tiež dobre známe, ako veľmi trpel
počas posledných rokov svojho
života, keď svet, a najmä Cirkev,
prechádzali krízou. Všetko sa
spochybňovalo, všetko sa kritizovalo,
všetko sa chcelo odhodiť. Je
príznačné, že v tejto historickej chvíli
chcel byť v Ríme obklopený mladými
ľuďmi. Napokon, oni sa narodili v
tejto dobe – boli to tí, ktorí najlepšie
rozumeli pozitívnym stránkam svojej
epochy a mohli najlepšie usmerniť
túžby po obnove. Možno aj preto ich



volal k sebe: lebo v nich spočívala
budúcnosť. Mnohí si pamätajú jeho
gesto, keď kládol ruky na plecia
niektorých mladíkov a hovoril im:
„Opieram sa o teba.“ Takto im dával
najavo, že do ich rúk zveruje to, čo
prijal od Boha. Vyjadroval to tisícimi
spôsobmi – s riaditeľmi i
riaditeľkami, ale aj s ľuďmi, ktorí sa
práve začleňovali do Diela[7]. Bola to
ďalšia forma otcovstva, ktorým ho
Boh obdaril.

Otcovstvo, ktoré sa odovzdáva

Táto otcovská starostlivosť je
nezabudnuteľná pre tých, ktorí ju
zažili osobne, ale zároveň je súčasťou
dedičstva, ktoré svätý Josemaría
chcel zanechať svojim duchovným
synom a dcéram. V skutočnosti
každý, kto dosiahol určitú zrelosť, kto
má svetu čo odovzdať, v sebe vníma
akúsi formu otcovstva. Zakladateľ
Diela už od mladosti podporoval toto
vedomie u tých, ktorí ho obklopovali.



Mimoriadne jasne sa to prejavilo v
oblasti vzdelávania. VBrázde je
napríklad zachytená rada, ktorá
pochádza z dávnych čias: „Profesor,
nech je tvojou túžbou, aby žiaci v
krátkom čase pochopili to, čo teba
stálo hodiny štúdia, kým ti to bolo
jasné“.[8] V tomto zmysle je krásne to,
čo vo svojich osobných poznámkach
napísal Álvaro d’Ors, supernumerár
a profesor rímskeho práva. Počas
svojho života vychoval mnohých
romanistov. Keď si spomínal na
svojich žiakov, a najmä na tých, ktorí
v tom čase zastávali katedry, ktoré
kedysi patrili jemu, poznamenal:
„Mať nasledovníkov je vždy dôvodom
na spokojnosť. Zomrieť bez dediča je
tak smutné, alebo ešte smutnejšie,
ako nemať čo odkázať“[9].

To isté platí aj pre mnohé ďalšie
povolania, aspoň pre tie, ktoré
odovzdávajú nejaký druh
kultúrneho, technického či iného
dedičstva. Svätý Josemaría to



uplatňoval predovšetkým na tých,
ktorí dostali nejakú riadiacu úlohu v
Diele. Pedro Casciaro si spomínal,
ako im často pripomínal, „že majú
morálnu povinnosť nestávať sa
nenahraditeľnými“[10]. Ako negatívny
príklad zvykol uvádzať skúsenosť zo
svojej mladosti, ktorú opísal v liste
adresovanom riaditeľom:
„Spomínam si – ako na kuriózny
prípad – na kuchára zo seminára, v
ktorom som sa občas zastavil počas
svojich pastoračných ciest po
Španielsku. Tento muž, keď
pripravoval jedlo, ktoré považoval za
výnimočné – hoci v skutočnosti
nebolo ničím zvláštne – vyháňal
učňov z kuchyne, aby sa nenaučili
jeho recept“[11]. Naopak, zdôrazňoval,
že vedúci musí byť „zároveň
objaviteľom, vychovávateľom a
rozdeľovateľom úloh“[12].

Ale nejde len o riaditeľov a
riaditeľky: všetci sme povolaní žiť
otcovstvo, ktoré spočíva v tom, že si



uvedomujeme, že sme dedičmi
veľkého daru, a zároveň sme
zodpovední za to, aby sme ho ako
živý odkaz odovzdali ďalšej
generácii. Ako to urobiť? Možno
prvým krokom – pretože je základom
všetkého ostatného – je pripomenúť
si, že Cirkev je spoločenstvo:
spoločenstvo s Najsvätejšou Trojicou
a spoločenstvo medzi ľuďmi. Otec to
nedávno pripomenul v súvislosti s
Dielom: „Myslieť na spoločenstvo
osôb znamená myslieť na
spoločenstvo slobôd, spoločenstvo
osobných iniciatív, ktoré tiež
„uskutočňujú Opus Dei“, a
spoločenstvo rôznych generácii“[13].
Tieto slobody, iniciatívy a generácie
sú navzájom prepojené v jednote a
každá z nich zohráva nenahraditeľnú
úlohu. Keď existuje spoločný pôvod,
dedičstvo a poslanie, spoločenstvo
prirodzene vedie k prejavom jednoty
aj rozmanitosti[14]. To môže vyvolávať
nedorozumenia, ba dokonca napätia,
ktoré sú bežné tak vnútri, ako aj



mimo Cirkvi. V sociologickej oblasti
sa v posledných rokoch poukazuje na
rýchlosť, akou sa prehlbujú rozdiely
medzi generáciami[15]. Ak si však
uvedomujeme, že sme súčasťou
spoločenstva, rozdiely možno
preklenúť cestou lásky,
dobročinnosti. Svätý Josemaría
napísal, že „kresťanská láska spočíva
nielen v ,dávaní’, ale aj v ,pochopení‘
“[16]. Počas nedávneho stretnutia s
rodinami Otec komentoval túto
myšlienku a vysvetlil, že pochopenie
nespočíva v prvom rade v
ospravedlňovaní chýb či akceptovaní
rozdielov, ale v „pochopení toho, čo
je pozitívne“, teda v schopnosti vidieť
dobro v druhom človeku, rozpoznať
dobro, ktorého je schopný, a oceniť
ho. A dodal: „Vždy ho nájdeme, ak
nás poháňa láska“[17]. Takto
objavujeme hodnotu druhých a
môžeme im dôverovať. V skutočnosti
oceňovanie – uznávanie druhého – je
prvým spôsobom lásky, a to najmä
pre matku či otca.



Ako v jednej veľkej symfónii

Osvojenie si a stelesnenie charizmy
nie sú procesy, ktoré sa dejú
automaticky alebo dokonca
spontánne. Preto Cirkev predvída
pre veriacich obdobia intenzívnejšej
formácie a rozlišovania, obdobia
dozrievania. Zároveň, keď sa u osoby
overí zrelosť, nesmieme zabudnúť, že
nie je povolaná byť akousi kópiou
niekoho iného. Každá skutočne živá
charizma sa rozvíja v zdravej
pluralite štýlov – tak, ako to bolo
medzi apoštolmi alebo ako to vidíme
medzi svätými v priebehu dejín,
dokonca aj v rámci toho istého
povolania. Podstatné je naučiť sa
vidieť hodnotu, ktorú môže mať
každý odlišný spôsob pohľadu a
života, dobro, ktoré každý z nich
predstavuje. Keď k tomu dochádza v
rámci spoločenstva viery, atmosféra
medzi ľuďmi a generáciami sa
premieňa na spoločné požehnanie:
mladí sa dívajú na starších s



vďačnosťou a starší na mladých s
pokojom a dôverou. Toto posledné je
ľahšie, ak niekto prežíval duchovné
otcovstvo, pretože v skutočnosti otec
nenahrádza syna – privádza ho na
svet, vychováva ho, pomáha mu
rásť... sprevádza ho, aby rozkvitol a
mohol prevziať zodpovednosť za svoj
život i za život, ktorý obaja dostali.

Napokon, v rámci tohto spoločenstva
je každý povolaný objaviť svoju
vlastnú úlohu, ako v jednej veľkej
symfónii. Pápež František v tejto
súvislosti často cituje slová proroka
Joela: „Potom vylejem svojho ducha
na každé telo a budú prorokovať vaši
synovia i vaše dcéry; vaši starci budú
mávať sny a vaši mládenci budú mať
videnia“ (Joel 3,1; porov. Sk 2,17). Pri
jednej príležitosti to komentoval
takto: „Ak sa mladí aj starí otvoria
Duchu Svätému, spolu utvoria
zázračnú kombináciu“[18], v ktorej
obidve skupiny rastú. Starší
odovzdávajú zakorenenosť v



minulosti, v ktorej konal Boh, zatiaľ
čo mladí, živení týmito koreňmi,
otvárajú budúcnosť. Takto „ak
kráčame spolu, mladí aj starí,
môžeme byť pevne zakorenení v
prítomnosti a z tejto pozície pozerať
do minulosti aj do budúcnosti.
Pozerať sa do minulosti, aby sme sa
poučili z dejín a uzdravili staré rany,
ktoré nás ešte stále znepokojujú.
Pozerať sa do budúcnosti, aby sme
živili nadšenie, dali vyklíčiť snom,
vzbudili proroctvá, nechali prekvitať
nádeje“[19].

V procese rozvíjania spásy v dejinách
zohráva každá generácia svoju
vlastnú, nenahraditeľnú úlohu. Je to
ako v symfónii: husle nemôžu hrať
part bicích nástrojov a plechové
dychové nástroje nemôžu nahradiť
drevené. Rozhodujúce je, že zatiaľ čo
každý hrá svoju časť, všetci zostávajú
zjednotení v jednom spoločnom
diele, v ktorom má každý človek
svoju hodnotu. Preto je také dôležité



poznávať sa navzájom, zdieľať
spoločné chvíle a miesta, zaujímať sa
o druhých. Aj medzi rôznymi
generáciami platí to, čo Otec
spomenul v jednom zo svojich listov:
„Z bratstva, vzťahu založeného čisto
iba na spoločnom synovstve, sa stáva
priateľstvo vďaka vzájomnej láske
súrodencov, pričom je tu potrebný
obojstranný záujem, pochopenie,
komunikácia, pozornosť a jemnocit,
materiálna pomoc atď.“[20], a to
všetko zo skutočného vedomia
vlastného otcovstva i synovstva.

* * *

Poskytovanie – odovzdávanie – je v
srdci Cirkvi. Tak, ako Ježiš prišiel od
Otca a zveril spásu do rúk svojich
učeníkov, každá generácia je
povolaná odovzdávať toto dedičstvo
plné Života. „Vôňa syna môjho je ako
vôňa nivy, ktorú požehnal Pán,“
povedal Izák, keď žehnal svojho
syna. Svätý Josemaría sa k týmto



slovám pripojil, keď hovoril o Diele
ako o „poli v plnom rozkvite“[21].
Touto myšlienkou, ktorú mnohokrát
opakoval, najmä pred svojimi
najmladšími synmi, všetkým
vyjadroval svoju dôveru a prejavoval
zdravú otcovskú hrdosť[22]. Keď vzťah
medzi Otcom a synmi, ako aj medzi
generáciami, nadobúda podobu
požehnania, je možné hľadieť do
budúcnosti bez strachu. Vtedy žiaria
synovstvo a bratstvo, zakorenené v
uvedomení si toho istého božského
povolania, ktoré sa odovzdáva z
generácie na generáciu.

[1] V preklade do
slovenčiny: ,,Hriešnik – modlite sa
zaňho‘‘

[2] V preklade do slovenčiny: „splodil
synov a dcéry“



[3] Sv. Josemaría, Osobné poznámky,
č. 1725, v A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, Diel I,
Madrid, Rialp 1997, s. 554.

[4] A. Vázquez de Prada, El Fundador
del Opus Dei, Diel III, Madrid, Rialp
2003, s. 396.

[5]Tamtiež, ss. 396-397.

[6] S. Bernal, Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei,
Madrid, Rialp 1980, 6. ed., s. 356.

[7] Mons. Julián Herranz si spomína
na niektoré milé spôsoby, ktorými sv.
Josemaría pripomínal, že on
pominie, ale Dielo bude pokračovať;
porov. J. Herranz, En las afueras de
Jericó, Madrid, Rialp 2007, ss.
173-174.

[8] Sv. Josemaría, Brázda, č. 229.



[9] Nepublikovaný text, citované v G.
Pérez Gómez, Álvaro d’Ors. Sinfonía
de una vida, Madrid, Rialp 2020, s.
539.

[10] P. Casciaro, Ani ve snu!, Axis,
Praha 2011.

[11] Sv. Josemaría, List 27, č. 52; cit. v
A. Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, Diel III, Madrid: Rialp 2003,
s. 304, poz. 158.

[12] Sv. Josemaría, Inštrukcie 31-
V-1936, č. 20, cit. v A. Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, Diel
III, Madrid, Rialp 2003, s. 303.

[13] F. Ocáriz, Pastoračný list,
10-02-2024, č. 13.

[14] Porov. Dikastérium pre náuku
viery, List Communionis Notio,
28-05-1992, č. 15.

[15] Napríklad nedávna štúdia
identifikovala až šesť generácií, ktoré



v súčasnosti spolunažívajú; porov. J.
Twenge, Generations, New York,
Atria Books 2023.

[16] Sv. Josemaría, Cesta, č. 463.

[17] F. Ocáriz, Stretnutie s rodinami,
16-07-2024.

[18] Pápež František, Apoštolská
exhortácia Christus vivit, 25-03-2019,
č. 192.

[19]Tamtiež., č. 199.

[20] F. Ocáriz, Pastoračný list,
1-11-2019, č. 14.

[21] Sv. Josemaría, List 29, č. 9, s
referenciou k textu z Gn 27,27.

[22] Porov. napríklad s homíliou «Los
sueños se han hecho realidad», ktorú
kázal 9. januára 1968 pred mládežou
Rímskeho Kolégia, a ktorá bola
zhromaždená v En diálogo con el
Señor, č. 1.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/zivot-ktory-sa-odovzdava-

vasi-starci-budu-mavat-sny-a-vasi-
mladenci-budu-mat-videnia/

(09.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/zivot-ktory-sa-odovzdava-vasi-starci-budu-mavat-sny-a-vasi-mladenci-budu-mat-videnia/
https://opusdei.org/sk-sk/article/zivot-ktory-sa-odovzdava-vasi-starci-budu-mavat-sny-a-vasi-mladenci-budu-mat-videnia/
https://opusdei.org/sk-sk/article/zivot-ktory-sa-odovzdava-vasi-starci-budu-mavat-sny-a-vasi-mladenci-budu-mat-videnia/
https://opusdei.org/sk-sk/article/zivot-ktory-sa-odovzdava-vasi-starci-budu-mavat-sny-a-vasi-mladenci-budu-mat-videnia/

	Boj, blízkosť, poslanie (10): Život, ktorý sa odovzdáva: ,,Vaši starci budú mávať sny a vaši mládenci budú mať videnia’’

