
opusdei.org

Výchova k dobrým
spôsobom a mravom

Zdvorilé spôsoby nám
poskytujú niečo zásadné pre
život v spoločnosti, učia nás ako
byť ľudský a civilizovaný voči
iným. Úctivosť a zdvorilosť
sú ,,malé sestry“ iných,
významnejších čností.

14.02.2017

Ak sa zamyslíme nad tým, ako sa
spôsoby a mravy historicky vyvíjali,
alebo ako sa rôznia v jednotlivých
krajinách, možno by sme dospeli k
záveru, že sú čisto konvenčnou



záležitosťou, a preto ich možno
svojvoľne meniť alebo obchádzať.
Zdá sa však, že niektoré základné
aspekty úctivosti pretrvávajú bezo
zmien. Všeobecne sú známe výrazy
ako: ,,Podľa jeho správania môžeš
usúdiť, že pochádza z dobrej rodiny.“
Alebo: ,,Aké dobre vychované dieťa
to je!“

Ľudské čnosti podopierajú
nadprirodzené čnosti a sú základom
ľudského konania a návykov, ktoré
bežne pomenúvame ako zdvorilosť
alebo dobré spôsoby. Možno tá
láskavosť, z ktorej pochádza
príjemná spoločenská komunikácia
nie je tou najdôležitejšou čnosťou.
Ale rodí sa z nej srdečnosť, empatia a
pochopenie, ktoré sú také potrebné
pri interakcii s inými ľuďmi.

Úctivé maniere nám ponúkajú niečo
zásadné pre život v spoločnosti, učia
nás byť ľudskými a civilizovanými.
Úctivosť, vľúdnosť, zdvorilosť,



sú ,,malé sestry“ ďalších, a
významnejších čností. Ich osobitá
charakteristika však spočíva v
skutočnosti, že bez nich by naša
interakcia s inými ľuďmi nebola
príjemná. Okrem toho drsný a
nezdvorilý človek môže sotva naplniť
požiadavky dobročinnej lásky.

S pohľadom na Krista

Možno sme si pri istých
príležitostiach už položili otázku, či
sme sa správali patrične alebo
nie: ,,Čo si len ľudia o mne
pomyslia?“, alebo: ,,Prečo som to
urobil?“, alebo: ,,Ako hrozne som len
musel vyzerať!“

Evanjelium nám ponúka príbeh,
opisujúce dva protichodné postoje,
jeden postoj ,,ctihodného“ muža tých
čias, a ten druhý postoj hriešnej
ženy.[1] Šimon, farizej, usporiadal
posedenie, ktoré patrične
zorganizoval pre úroveň pozvanej
osoby, považovanej za proroka.



Nepochybne si dal záležať na tom,
aby vhodne usadil hostí, aby sa
správne roznášalo jedno, poradie
jedál ktoré sa servírovali, pripravil aj
témy na rozhovor s Učiteľom. Chcel
dobre vyzerať v očiach ľudí s
významným postavením, ale aj v
očiach svojho hlavného hosťa.
Prehliadol však niektoré drobnosti,
týkajúce sa jemnocitu, a náš Pán si
ich všimol.

Potom sa obrátil k žene a Šimonovi
povedal: "Vidíš túto ženu? Vošiel som
do tvojho domu, a nedal si mi vodu na
nohy. Ale ona slzami zmáčala moje
nohy a svojimi vlasmi ich poutierala.
Nepobozkal si ma. Ale ona odvtedy,
ako som vošiel, neprestala mi nohy
bozkávať. Hlavu si mi olejom
nepomazal. Ona mi voňavým olejom
nohy natrela..[2]

Na prvý pohľad to mohli byť
bezvýznamné detaily. Napriek tomu
Ježiš Kristus, dokonalý Boh, dokonalý



človek, si tento nedostatok všimne.
Sv. Josemaría, ktorý hlboko
kontemploval skutočnosť Vtelenia
Božieho Syna, komentuje túto
situáciu takto: ,,Kristus prichádza
spasiť, a nie zničiť prirodzenosť.
Práve od neho sa učíme, že je
nekresťanské zle zaobchádzať so
svojimi blížnymi, lebo sú Božími
stvoreniami, na jeho obraz a podľa
jeho podoby (Gen 1:26)."[3]

Ponúka sa nám tu praktická náuka
pre tých, ktorí chcú posväcovať a
usilovať sa o posväcovanie seba v
najrozmanitejších oblastiach života.
O to viac, že ľudská prirodzenosť, so
svojou tendenciou i vlastnosťami,
bola teraz naším Pánom povýšená.
Neexistuje absolútne nič, bez ohľadu
na to, aké by sa to mohlo zdať
triviálne či bezvýznamné, čo by sme
nemohli obetovať Bohu: Či teda jete,
či pijete, či čokoľvek iné robíte všetko
robte na Božiu slávu.[4] Každá jedna
čestná činnosť je už teraz vykúpená,



a keď ju vykonávame v spojení s Ním,
môže byť spoluvykupiteľská.

Čnosti sú osobné, prináležia osobe,
ľahko však môžeme zistiť, že žiaden
človek nie je úplne autonómny,
izolovaný jednotlivec. Žijeme vo
vzťahu k svetu, spolužijeme s inými
ľuďmi. Sme nezávislí, ale súčasne aj
závisíme jeden od druhého: ,,vždy si
buď navzájom pomáhame, alebo si
vytvárame prekážky. Všetci sme
ohnivkami tej istej reťaze."[5]

Čnosti preto v sebe obsahujú aj istý
spoločenský rozmer. Prejav čnosti
neznamená predvádzať sa,
propagovať svoje ego, ale v
konečnom dôsledku čnosť je tu pre
iných. Prečo sa cítime pohodlne a
príjemne v prítomnosti niektorých
ľudí, ale možno už nie tak v
prítomnosti iných? Veľmi
pravdepodobne to bude preto, lebo tí
ľudia nás počúvajú a zrejme nám aj
rozumejú. Nenáhlia sa, vyžarujú



pokoj, nie sú arogantní, naznačujú a
preukazujú nám úctu, sú diskrétni, a
nevypytujú sa len tak zo zvedavosti.

Každý človek, ktorý dokáže dobre
vychádzať s inými, zdieľať s nimi,
obetovať sa, byť ústretový, je na ceste
ku skutočnej čnosti. Kristus nás učí,
že keď v niektorých situáciách
absentujú isté podmienky, zdvorilá
spoločenská interakcia sa zhoršuje.
Byť zdvorilým voči iným ľuďom je
snáď ten najlepší spôsob
predstavenia seba samého. A to,
čomu hovoríme ,,čnosti spoločenskej
interakcie“, je predpokladom a
východiskovým bodom pre to
najhodnotnejšie – dobročinnú lásku.

Slušné spôsoby stolovania

V dnešnej spoločnosti, vo všetkých jej
oblastiach, je stále bežnejšie, že otec i
matka pracujú mimo domova.
Rodina často potrebuje oba príjmy
pre svoje zabezpečenie. Ťažkosti
vyplývajúce z každodenného



harmonogramu a cestovania nijako
nie sú priaznivé pre to, aby rodina
mohla pokojne stráviť čas spolu.

Tým nechceme povedať, že v
minulosti, keď sa rodina ľahšie zišla
pri spoločnom stole, všetko išlo ako
po masle. Stačí si vybaviť tie hádky
detí o jedlo pri stolovaní, ako deti
všetko skritizovali, ako ich rodičia
museli napomínať... Veľmi podobne
sa to deje aj dnes, lebo veci sa vo
svojej podstate len málo zmenili. No
takisto dnes, ako aj v minulosti, je
potrebné využiť príležitosti, ktoré
život prináša, a snažiť sa zmeniť
problémy na príležitosť pre
formáciu.

Ako často sme sa skutočne snažili,
napríklad, premeniť večeru počas
týždňa alebo víkendové jedlá, na
rodinné stretnutie? Existujú sociálne
štúdie, ktoré poukazujú na to, že
chlapci a dievčatá považujú spoločné
rodinné jedlo za najdôležitejšiu vec.



Byť spolu s tými, ktorí ich milujú,
spoločne s nimi zdieľajú veci, chápu
ich, to sú všetko spôsoby ako sa učiť
spoločenskú interakciu, ako sa učiť
dávať sa iným. Takto sa potom
posilňujú vzťahy medzi jednotlivými
členmi rodiny, rodičom sa ponúkajú
neformálne príležitosti lepšie
spoznávať svoje deti ako aj predvídať
možné ťažkosti.

Koľko len príležitostí sa vyskytne pri
rodinnom jedle na prejavy malých
pozorností: ,,Bol by som ti vďačný,
keby si mi mohol podať soľ.“ ,,Umyl si
si ruky pred jedlom?“ Seď rovno a
neprekladaj si nohy pri
jedle.“ ,,Mohol by si pomôcť bratovi
prestrieť, upratať zo stola?“ ,,Chlieb
sa nezahadzuje“. ,,Drž tú vidličky
poriadne“. ,,Pokrájaj si mäso na
menšie kúsky a nerozprávaj s plnými
ústami.“ ,,Človek má jesť nielen
ústami, ale aj hlavou a zjesť máš
všetko čo si si nabral, či sa ti to páči,
alebo nie.“ ,,Lyžica má ísť k ústam,



nie ústa k lyžici.“ ,,Nápoje sa
nesŕkajú.“ ,,Keď pijem, tak si
nekladieme lakeť na stôl.“

Niektoré z týchto pravidiel môžu byť
odlišné na rôznych miestach, ale
väčšina z nich je univerzálna. Možno
pôsobia trošku negatívnym dojmom,
pritom však odrážajú to, že nám na
iných ľuďoch záleží. Sú to malé
prejavy zdvorilosti, úctivosti,
hygieny, snahy spríjemniť stolovanie
ostatným.

Pri jedle možno využívať základné
výchovné momenty, napríklad koľko
si mám zo spoločnej misy naložiť,
zatiaľčo ostatní čakajú v poradí, že by
sme nemali jesť mimo vyhradeného
času na jedlo a potom si ho takto aj
viac vážiť. Okrem toho spoločné
stolovanie nie je len spoločenskou
záležitosťou. Je to o kultúre v tom
najvznešenejšom a najpresnejšom
zmysle slova.



Kultúra sa podľa mnohých autorov
vzťahuje na kult, uctievanie. Správne
uctievať Boha, klaňať sa mu, patrí do
ľudskej prirodzenosti, a stáva sa
kultúrou, keď sa vyjadruje
prostredníctvom rituálov a inštitúcií.
Aký je to nádherný spôsob dávať
Bohu všetku slávu, keď ,,rituálu“
jedla predchádza modlitba, keď
vzývame Božie požehnanie na
rodinu a na dary, ktoré sa chystáme
prijať, keď Mu ďakujeme za chlieb
náš každodenný a modlíme sa za
tých, ktorí jedlo pripravili, a za tých,
ktorí žijú v núdzi.

Požehnať jedlo je zvyk, ktorý nám
pomáha uvedomovať si skutočnosť,
že Boh je neustále pri nás, učí nás
vzdávať vďaky za to čo dostávame, a
vážiť si ľudí, s ktorými prichádzame
do styku.

Držať si svoj štýl

Pri stole, ako aj pri rodinných
stretnutiach, sa deti učia, ako sa



budú neskôr správať v širšej
spoločnosti. Vedieť kedy sa zapojiť do
rozhovoru, vyčkať, kým príde na
nich rad, vedieť sa slušne obliecť, to
všetko sú aspekty života v
spoločnosti.

Je dôležité vedieť sa správne obliecť
pre danú príležitosť. Dobre vyzerať
nie je ani tak záležitosťou drahého
ošatenia či značkového oblečenia,
ako toho, či je oblečenie čisté a dobre
vyžehlené. A deti sa toto učia doma,
keď sledujú svojich rodičov, ako sa za
každých okolností správajú s
eleganciou a diskrétnosťou. Je
rozdiel, keď sa chystáme na formálny
obed, alebo sme s priateľmi v
súkromí domova. Je rozdiel, či sa len
tak ponevierame po dome tak, ako
sme sa zobudili, alebo si hneď dáme
na seba župan.

Rodinné stretnutia, spoločné jedlá,
tiež poskytujú príležitosť pre deti,
aby mohli vyrozprávať svoje zážitky



zo školy, ktoré môžu rodičia patrične
okomentovať, alebo vyjadriť kritériá
pre nejaké konkrétne konanie. Sú
príležitosťou na spoločné záujmy, na
to, aby sa členovia rodiny mohli
nadchnúť pred blížiacou sa horskou
túrou, aby rodičia mohli svojim
deťom vyrozprávať rôzne príťažlivé
príbehy. Pri tom všetkom je možné
plánovať rôzne výlety, návštevy
kultúrnych podujatí, postupne deťom
odovzdávať rôzny aspekty
rodinných, náboženských,
vlasteneckých či kultúrnych tradícií.
Deti sa učia rozprávať bez toho, aby
zvyšovali hlas alebo kričali. Ešte
dôležitejšie je, že sa učia počúvať,
neskákať do reči a neprerušovať niť
rozhovoru, nenástojiť len na svojich
názoroch či požiadavkách.

V rodine sa učíme starať sa o
druhých malými prejavmi jemnocitu.
Nikto neprichádza k stolu ledabolo
oblečený, nikto nehlce jedlo. Každý
podá misu ďalšiemu, všíma si, čo ten



druhý práve potrebuje. Chlieb a jedlo
ponúkneme najskôr ostatným pri
stole, za čo sa nám poďakujú, lebo z
vďačnosti sa rodí súlad, a súlad
prináša radosť a úsmev.

Po srdečnom rodinnom jedle sme
šťastnejší, a to nie len fyziologicky
šťastnejší ako zdravý živočích,[6] ale
preto, lebo sme dôverne zdieľali tie
chvíle s tými, ktorých veľmi
milujeme. Obohatili sme sa osobne i
morálne.

Tieto spôsoby správania napomáhajú
našej vnútornej formácii, pomáhajú
nám zorientovať sa pred Bohom aj
pred inými ľuďmi. Zrelý muž a zrelá
žena sú zakotvení v realite. Už sa
naučili vážiť si samých seba, byť
pánmi svojej duše a svojho tela. Ich
správanie prezrádza prirodzenosť,
prezieravosť a zmysel pre mieru v
každej situácii. Vytrvalo pokračujú v
priateľstve, vo svojej práci, v cieľoch,
ktoré si stanovujú, lebo majú väčšiu



schopnosť dávať než dostávať. V
konečnom dôsledku sa naučili byť
veľkodušní.

J.M. Martin

[1] Por.. Lk 7:36--.

[2] Lk 7:44-46.

[3] Sv. Josemaría, Boží priatelia, 73

[4] 1 Kor 10:31.

[5] Boží priatelia, 76. 

[6] Pozri sv. Josemaría, Cesta, 659.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/vychova-k-dobrym-
sposobom-a-mravom/ (10.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/vychova-k-dobrym-sposobom-a-mravom/
https://opusdei.org/sk-sk/article/vychova-k-dobrym-sposobom-a-mravom/
https://opusdei.org/sk-sk/article/vychova-k-dobrym-sposobom-a-mravom/

	Výchova k dobrým spôsobom a mravom

