
opusdei.org

Vďačnosť nás
podnecuje k boju

Aké sú správne dôvody konania
kresťana? Čo hľadáme, keď
hovoríme, že chceme byť
lepšími? Boj sa musí sústrediť
na Boha, nie na nás, ako
zdôrazňuje tento text.

09.12.2020

„Bude to tak, ako keď sa istý človek
chystal na cestu. Zavolal si sluhov a
zveril im svoj majetok: jednému dal
päť talentov, druhému dva a
ďalšiemu jeden, každému podľa jeho
schopností, a odcestoval.“(Mt 25,



14-15) Ježišov príbeh o talentoch je
nám dôverne známy a rovnako ako
celé Písmo, nikdy nás neprestáva
vyzývať k väčšiemu pochopeniu
nášho života vo vzťahu k Bohu.

Podobenstvo v podstate hovorí o
človeku, ktorý veľkoryso zveruje
značnú časť svojho bohatstva svojim
trom sluhom. Pri tom s nimi
nezaobchádza ako s obyčajnými
sluhami, ale zapája ich do svojich
obchodných záležitostí. Z tohto
pohľadu sa zdá, že práve sloveso 
zverovať je tu vhodné: nedáva im
podrobné inštrukcie s tým, čo presne
majú robiť. Necháva to na nich.
Usudzujúc podľa ich reakcie –
nasadenie, s ktorým sa snažia
bohatstvo svojho pána rozhojniť –
dvaja z nich to pochopili okamžite.
Gesto svojho pána vnímali ako prejav
dôvery. Mohli by sme dokonca
povedať, že ho považovali za
znamenie lásky, a preto sa mu snažili
s láskou zavďačiť, aj keď im nebolo



daných viac požiadaviek alebo
podmienok. „Ten, čo dostal päť
talentov, hneď šiel, obchodoval s
nimi a získal ďalších päť.“ (Mt 25, 16)
Rovnako aj ten, ktorý mal dva
talenty, získal ďalšie dva.

Tretí sluha však vníma niečo úplne
iné. Cíti, že je vystavený skúške a že
nesmie zlyhať. Pre neho je zo
všetkého najdôležitejšie neurobiť
chybné rozhodnutie. „Ten, čo dostal
jeden, šiel, vykopal jamu a peniaze
svojho pána ukryl.“ (Mt 25, 18) Bojí
sa, aby sa svojmu pánovi neznepáčil,
aj dôsledkov, ktoré by z jeho pohľadu
mohli z pánovho hnevu vyplynúť.
Preto hovorí: „Pane, viem, že si tvrdý
človek: žneš, kde si nesial, a zbieraš,
kde si nerozsýpal. Bál som sa, a preto
som išiel a ukryl tvoj talent v zemi.
Hľa, tu máš, čo je tvoje.“ (Mt 25,
24-25) Pretože svojho pána považuje
za tvrdého a nespravodlivého,
nevníma, že mu bolo niečo zverené.
Považuje to za obťažnú skúšku, a nie



za príležitosť. A keďže v tejto skúške
nechce zlyhať, radšej s majetkom a
záujmami inej osoby nakladá
najistejším možným spôsobom.
Výsledkom je chladný a ľahostajný
postoj: „Hľa, tu máš, čo je tvoje.“(Mt
25, 25)

Tieto dve celkom rozdielne reakcie
nám môžu pomôcť zamyslieť sa nad
tým, ako odpovedáme na to, čo nám
Boh, náš Otec,zveril: náš život a naše
kresťanské povolanie. Oboje má v
jeho očiach nesmiernu hodnotu a On
to vložil do našich rúk. Aká je naša
odpoveď?

Bojujme z vďačnosti, nie zo strachu

Pre prvých dvoch sluhov z
podobenstva bola dôvera ich pána
skutočným darom. Vedeli, že si to
nezaslúžia, nemali právo od neho
očakávať podobnú úlohu. Novým
spôsobom pochopili, že vzťah s ich
pánom nie je založený na úspechu
alebo zlyhaní v tom, čo robia, ale na



tom, ako na nich pozerá. Okrem toho,
že vedel, kým v súčasnostiskutočne
sú, bol schopný tiež vytušiť, kým by 
mohli byť. Z tohto pohľadu si vieme
ľahko predstaviť hlboký pocit
vďačnosti, ktorý vytryskol z ich
srdca. Pohľad nádeje je skutočným
darom a najprirodzenejšou
odpoveďou na tento dar je chcieť sa
niečím odvďačiť.

Pokiaľ si toto neuvedomujeme,
môžeme podceniť dôležitosť boja vo
svojom kresťanskom živote. Ak sa
snažíme dosiahnuť úspech preto, aby
sme si zaslúžili byť milovaní, len
veľmi ťažko nám boj poskytne
skutočný pokoj. Snažiť sa byť
milovaný, aj keď nevedome, vždy
znamená, že zlyhanie a nezdary
vedú k hlbokej malomyseľnosti alebo
v horšom prípade k tomu, že sa duše
zmocní trpkosť. Avšak pokiaľ je
základom boja vďačnosť, pomáha
nám vyvarovať sa tohto
nebezpečenstva.



Z podobenstva tiež vyplýva, že prví
dvaja sluhovia vnímali v tomto dare
poslanie, a síce poslanie jedinečné a
osobné. Pán, ako je napísané, dal
každému „podľa jeho schopností“ (Mt
25, 15). Je málo pravdepodobné, že
by sluhovia mali z predchádzajúceho
obdobia skúsenosť s investovaním a
správou veľkého množstva majetku.
Avšak tým, že im dôveroval a pozeral
sa na nich podľa toho, kým sa môžu
stať, ich pán v skutočnosti povolal k
tomu, aby boli niečím viac, aby sa
snažili prísť tam, kde ešte teraz nie
sú. Inak povedané, s týmto darom im
bolo udelené celkom zvláštne
poslanie. A pretože tento dar aj
vnímali touto optikou, boli
povzbudení a odhodlaní naplniť
očakávanie tohto povolania. Prijali
záležitosti svojho pána za svoje a
snažili sa podniknúť niečo, s čím
zatiaľ nemali skúsenosť. Z vďačnosti
sa rozhodli učiť, rásť a byť na seba
nároční, bez ohľadu na prípadné
obavy.



Rovnako ako v tomto podobenstve aj
Boh Otec povoláva každého z nás
podľa toho, kým On vidí, že sa 
môžeme stať. Toto je to
najdôležitejšie a je to niečo, čo
chceme znovu objaviť vo svojej
modlitbe: ako nás vidí Boh, nie ako
na seba pozeráme my sami. Chceme
sa uistiť, že náš boj sa sústredí na
neho, nie na nás. A to práve preto,
lebo si môžem byť istý Božím
postojom ku mne, môžem zabudnúť
sám na seba, odhodlať sa rozvíjať a
prispievať k rastu bohatstva, ktoré mi
bolo zverené k jeho sláve a k úžitku
druhých. Tento boj nám umožní rásť
v čnosti viery, nádeje a lásky a vo
všetkých ľudských čnostiach, ktoré
nám pomôžu dobre pracovať a byť
pre svojich priateľov skutočnými
priateľmi.

Boj inšpirovaný Ježišovým
príkladom



Každý z nás túži po pokoji a úľave,
odpočinku od všetkého úsilia. Ježiš
tomu dokonale rozumie, a preto nás
vyzýva: „Poďte ku mne všetci, ktorí
sa namáhate a ste preťažení, a ja vás
posilním. Vezmite na seba moje
jarmo a učte sa odo mňa, lebo som
tichý a pokorný srdcom; a nájdete
odpočinok pre svoju dušu. Moje
jarmo je príjemné a moje bremeno
ľahké.“ (Mt 11, 28-30)

Tento odpočinok plne zakúsime na
konci vekov, keď budeme vzkriesení
a celé stvorenie sa naplní Bohom, tak
ako vody pokrývajú more (porov. Iz
11, 9). V súčasnej dobe však pokoj a
odpočinok, ktorý nám Ježiš ponúka,
úzko súvisí s potrebou vziať na sebe
svoje jarmo a bojovať o to, aby sme
ho nasledovali. „Kto chce ísť za
mnou, nech zaprie sám seba, vezme
svoj kríž a nasleduje ma.“ (Mk 8, 34)
Ježišove slová nie sú prísnou,
svojvoľne vnútenou požiadavkou, ale
naopak zdrojom nesmiernej útechy.



Kristus ide pred nami a na vlastnom
tele zakúša nároky, obavy a bolesti,
ktoré vyvstávajú vo svete
poznamenanom hriechom, keď
slobodne odpovedá na volanie Otca.
Ježiš nás nevyzýva k boju z diaľky,
ale bol tu skôr ako my, vždy nás
predchádza. „Veď nemáme veľkňaza,
ktorý by nemohol cítiť s našimi
slabosťami; veď bol podobne skúšaný
vo všetkom okrem hriechu.
Pristupujme teda s dôverou k trónu
milosti, aby sme dosiahli
milosrdenstvo a našli milosť a pomoc
v pravom čase.“ (Hebr 4, 15-16) Pán
nám navrhuje niečo, čo už sám
prežil.

V podobnom duchu, ako Šimon z
Cyrény niesol kríž s Ježišom,
povzbudzuje svätý Josemaría
každého z nás, aby sme vo svojom
živote objavili, ako byť cyrénski: „Pre
zamilovanú dušu nie je žiadnym
nešťastím dobrovoľne sa stať
Kristovým Šimonom z Cyrény a



ocitnúť sa tak blízko jeho bolestnému
Človečenstvu premenenému na
obyčajnú trosku; naopak, prináša jej
to istotu, že Boh je blízko a žehná jej
voľbe“.1 Objavné je to, že vo svojom
boji – ktorý by som rovnako ako
Šimon mohol považovať za
nespravodlivý – pokračujem spolu s
Ježišom. Ide o to byť s ním spojený v
prítomnom okamihu vo svojom úsilí,
a nielen vtedy, keď sa mi darí.
Dobrovoľne ho prijať ako
neoddeliteľnú súčasť daru môjho
kresťanského povolania predpokladá
otvoriť sa presvedčeniu, že sám Ježiš
vyvíja snahu vo mne a so mnou. Preto
„už neponesieme len tak hocijaký
kríž, ale objavíme, že je to kríž
Kristov, s útechou, že sám Spasiteľ sa
podujíma niesť bremeno“.2

Zároveň nás Pán vyzýva, aby sme
vnímali dôsledky života, ktorý
objíma kríž: víťazstvo nad hriechom
a nad smrťou a jeho oslávenie Otcom.
Vďaka zmŕtvychvstaniu máme v



Ježišovi celkom nezlomný dôkaz
hodnoty, ktorú má snaha byť verný
tomu, čo nám náš Boh Otec zveril.
Svätý Pavol nám hovorí: „Veď naše
terajšie ľahké súženie prinesie nám
nesmierne veľkú váhu večnej slávy,
ak nehľadíme na to, čo je viditeľné,
ale na to, čo je neviditeľné; lebo
viditeľné je do času, ale neviditeľné je
naveky.“ (2 Kor 4, 17) U Ježiša
môžeme pozerať na kríž a vidieť nie
neužitočnú a nezmyselnú bolesť, ale
víťazstvo a vykúpenie. Takto budeme
schopní odôvodniť si nároky a
ťažkosti, ktoré nutne vzniknú, keď sa
snažíme verne nasledovať Krista v
jeho príklade rozmnožovať a robiť
plodným to, čo mu Otec zveril.

Milosť boj neodvracia, ale
premieňa

Sluha, ktorý talent zakopal, možno
pociťoval rozpaky, alebo snáď bol
dokonca skleslý z úsilia, ktoré
obsahovalo to, čo videl robiť svojich



druhov. Pretože mal snahu sa s nimi
porovnávať, a možno preto, že sa
takej úlohy necítil hodný, hľadal
ľahšiu a istejšiu cestu. Vykopal teda
jamu a zahrabal do nej dar, ktorý mu
bol zverený, aj so všetkými
možnosťami, ktoré s ním súviseli.
Tento základný námet sa opakuje
vždy, keď sa vyhýbame úsiliu a
nepohodliu, ktoré obsahuje snaha o
čokoľvek, čo má v živote cenu.
Nesmieme zabúdať, že boj a úsilie
láskyplne hľadať dobro nie sú
nespravodlivé ani náhodné. Sú
súčasťou samotnej prirodzenosti
života, toho života, ktorý Pán
posvätil. Na našej pozemskej ceste
dochádza k spojeniu s Ježišom práve
cez slobodný a láskyplný boj o rast v
nadprirodzených a ľudských
čnostiach. Milosť totiž nenahradzuje
dynamiku, ktorá je vlastná ľudskému
životu, ale spája ho s Bohom.

Pokiaľ si to uvedomujeme, nebude
naša snaha a náš boj výrazom



sebestačnosti či neopelagiánstva.
Nikdy nesmieme zabúdať, že – ako
napísal svätý Pavol Filipanom – „Veď
to Boh pôsobí vo vás, že aj chcete, aj
konáte, čo sa jemu páči.“ (Flp 2, 13)
Boj sa teda s pôsobením milosti v nás
nevylučuje. Rast v teologálnych
čnostiach nie je vo svojej podstate nič
iné ako láska – božská i ľudská – a
svätosť je práve „plnosť lásky“.3

Svätý Josemaría vyjadruje tú istú
teologickú pravdu z pohľadu
modlitby: „Potom pri modlitbe v
rozhovore s Pánom si jasnejšie
pochopil, že boj je synonymom Lásky
a prosil si Ho o väčšiu Lásku, bez
strachu z boja, ktorý ťa čaká, pretože
budeš bojovať pre Neho, s Ním a v
Ňom.“4 Čím viac sa budeme snažiť žiť
svoj boj ako lásku, tým viac v nás
porastie túžba, aby sa táto láska,
tento boj rozhorel. Dokážeme tak
prekonávať pokušenie zakopať, čo
sme dostali, v snahe vyhnúť sa
nepohodliu, a namiesto toho všetko



vložíme do úsilia, ktoré je potrebné
na naplnenie tohto poslania.

Sloboda k rastu, sloboda k učeniu

Vo svojom pastierskom liste z 9.
januára 2018 nám Otec Fernando
pomáha hlbšie sa zamyslieť nad
úzkym vzťahom medzi slobodou a
bojom v našich životoch: „Čím sme
slobodnejší, tým viac môžeme
milovať. A láska vyžaduje:‚Všetko
znáša, všetko verí, všetko dúfa,
všetko vydrží‘ (1 Kor 13, 7).“5 Zároveň
čím viac milujeme, tým sa cítime
slobodnejší, a to aj v ťažkých alebo
nepríjemných chvíľach. „Čím
intenzívnejšia je naša láska, tým sme
slobodnejší. Taktiež konáme so
slobodou ducha, keď sa nám niečo
nechce spraviť alebo to je pre nás
obzvlášť ťažké, no urobíme to z lásky,
čiže nie preto, že sa nám to páči, ale
preto, že chceme.“6

Dokázať robiť i to, čo sa nám nechce,
rozjasňovať ťažkú realitu slovami



„láska“ a „sloboda“, nevyžaduje
žiadnu techniku. Skôr ide o hlbokú
pravdu našich duší, ktorú je každý z
nás pozvaný objaviť. Čím viac sa
stotožníme s darom, ktorý nám Boh
dal, so svojimi talentmi a poslaním,
tým ochotnejšie budeme bojovať, keď
bude treba, aby sme tento dar
ochraňovali a rozvíjali. Pohnútkou
nášho konania nebude strach ani
váha povinnosti, ale vďačnosť Bohu a
túžba odpovedať na jeho Lásku.
„Viera v Božiu lásku ku každej a ku
každému (pozri 1 Jn 4, 16) nás vedie
odpovedať láskou. Môžeme milovať,
pretože On nás miloval ako prvý
(pozri 1 Jn 4,10). Vedomie, že
nekonečná Božia láska sa prejavuje
nielen pri počiatku našej existencie
ale v každom momente nášho života,
pretože je nám bližší ako my sami,
nás napĺňa istotou.“7

V poslednej dobe sa veľa pracovalo
na tom, aby sa význam boja znova
chápal v rámci integrálneho rozvoja



osobnosti, obzvlášť v oblasti
profesionálnej práce a vzdelávania.
„Len si pomyslite na vašich kolegov,
ktorí vynikajú či už svojou
profesionálnou prestížou, svojou
poctivosťou, alebo obetavou službou:
nevenujú snáď mnoho hodín denne –
a dokonca i v noci – tejto práci? Vari
sa od nich nemáme čo naučiť?“8Iste
sa od nich môžeme naučiť lepšie
bojovať a byť takí slobodní, aby sme
viac milovali. Navyše tí, ktorí bojujú
lepšie, vedú zvyčajne otvorený boj.
Nepovažujú svoje schopnosti – svoje
talenty – za niečo nemenné alebo
dopredu dané. Rovnako ako prví dva
sluhovia z Ježišovho podobenstva
chápu, že to, čo sa im zveruje, má
rásť skrze ich snahu a boj. Ak sa
budeme držať tohto príkladu,
zistíme, že boj sám o sebe stojí za to.
Protivenstvá a ťažkosti sa už nebudú
javiť ako zlyhania, ale ako príležitosti
k tomu, aby sme sa učili a zlepšovali.
Nebudeme svoje úsilie vnímať ako
nedostatočné, ale ako znamenie



rastu. Namiesto toho, aby sme sa
cítili ublížení preto, že druhí vidia
naše nedostatky, budeme túžiť
spoznať svoju slabosť a prijímať rady
od druhých.

Prví dvaja sluhovia z podobenstva
možno verili, že to, čo im bolo
zverené, môže rásť. Získala si ich a
inšpirovala dôvera ich pána. My sa
tiež môžeme cítiť rovnako
inšpirovaní, rovnako slobodní, keď sa
znova presviedčame o tom, že v
jedinečnom poslaní, ktoré každému z
nás zveril, tkvie láska nášho Boha
Otca. V poslaní, ktoré obsahuje obetu
a boj, aby ho bolo možné uskutočniť.

Pán nám zveril úžasné poslanie.
Zachcelo sa mu počítať s nami, aby
sprítomnil svoju nekonečnú Lásku
uprostred sveta, v ktorom žijeme.
Preto „Kráľ im odpovie: „Vedomie, že
Boh na nás čaká v každej osobe
(pozri Mt 25,40) a že sa chce zároveň
sprítomniť v životoch druhých cez



nás, nás vedie k tomu, aby sme v
priehrštiach odovzdávali to, čo sme
dostali. A počas nášho života, dcéry a
synovia moji, sme dostali a naďalej
dostávame veľa lásky. Dať ju Bohu a
druhým je čin veľmi vlastný slobode.
Láska realizuje slobodu, vykupuje ju:
spôsobuje, že sa stretáva so svojim
pôvodom a cieľom: s láskou Boha.“9

Obom sluhom, ktorí sa o dar svojho
pána starali, sa nakoniec dostalo
omnoho väčšej odmeny, ako si
dokázali predstaviť: „Jeho pán mu
povedal: ‚Správne, dobrý a verný
sluha; bol si verný nad málom,
ustanovím ťa nad mnohým: vojdi do
radosti svojho pána.‘“ (Mt 25, 23) O
túto radosť sa usilujme a táto radosť
nás tiež sprevádza v našom boji
plnom nádeje, pre ktorú svätý Pavol
zvolal: „A myslím, že utrpenia tohto
času nie sú hodné porovnávania s
budúcou slávou, ktorá sa na nás má
zjaviť.“ (Rim 8, 18)



Justin Gillespie

1 Sv. Josemaría, Boží priatelia, 132.

2 Tamtiež.

3 Sv. Josemaría, Brázda, 739.

4 Tamtiež, 158.

5 F. Ocáriz, Pastiersky list, 9.1.2018.

6 Tamtiež.

7 Tamtiež, 4.

8 Boží priatelia, 60.

9 F. Ocáriz, Pastiersky list, 9.1.2018,
4.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/vdacnost-nas-podnecuje-k-

boju/ (18.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/vdacnost-nas-podnecuje-k-boju/
https://opusdei.org/sk-sk/article/vdacnost-nas-podnecuje-k-boju/
https://opusdei.org/sk-sk/article/vdacnost-nas-podnecuje-k-boju/

	Vďačnosť nás podnecuje k boju

