
opusdei.org

Väčšie ako tvoje
srdce (6): Pokánie a
zmierenie

Šiesta časť série ,,Boj, blízkosť,
poslanie". Len Boh je väčší než
naše srdce, a preto ho môže len
on úplne uzdraviť a zmieriť.
Šiesta časť série „Boj, blízkosť,
poslanie“.

26.09.2024

Časť fascinácie, ktorú Ježiš vyvolával
u svojich súčasníkov, spočívala v jeho
schopnosti uzdravovať neliečiteľné.
Pán priťahoval veľkú pozornosť aj



vďaka prekvapivým zázrakom, sile a
originalite svojej kázne, svojou
sympatickosťou a dobrou náladou,
pretože sa javil ako Mesiáš
prisľúbený v Písmach... Avšak mnohí
sa k nemu približovali najmä kvôli
zázrakom, ktoré konal s chorými.
Rozšírila sa správa, že malomocní,
ochrnutí, slepí, hluchonemí alebo
ľudia s problémami mobility boli
uzdravení vďaka jeho slovám a
skutkom.

Ale ten tajomný lekár vracal zdravie
telu aj preto, aby ukázal väčšiu moc:
uzdravovať duše. Ježiš zmieruje tak,
ako by to mohol urobiť len Boh:
prichádza uzdraviť hĺbku nášho
srdca. „Čo je ľahšie - povedať:
»Odpúšťajú sa ti hriechy,« alebo
povedať: »Vstaň a choď«? Ale aby ste
vedeli, že Syn človeka má na zemi
moc odpúšťať hriechy“ - povedal
ochrnutému: „Hovorím ti: Vstaň,
vezmi si lôžko a choď domov!” (Lk
5,23-24). Pánovi záleží predovšetkým



na tom, aby uzdravil našu vnútornú
slepotu: tú, ktorá nám bráni
uvedomiť si všetko, čo od neho
dostávame. Chce uzdraviť našu
nemotu, našu neschopnosť
pomenovať zlo, ktoré je v nás;
hluchotu, ktorá nám bráni počúvať
Boží hlas a potreby nášho blížneho;
našu paralýzu, ktorá nám bráni
hýbať sa smerom k tomu, čo nás
môže skutočne oslobodiť; alebo
malomocenstvo, ktoré nás núti veriť,
že nie sme hodní Boha, ktorý nás
neustále hľadá. Každý moment
Kristovho života, najmä jeho
utrpenie a zmŕtvychvstanie,
prejavuje jeho túžbu uzdravovať.
Jediné, čo potrebuje, je nájsť v nás
rovnakú túžbu. Uzdravenie je možné
iba vtedy, ak neskrývame našu ranu
pred tým, ktorý má moc uzdraviť.

Boh je väčší ako naše srdce

„Ale to všetko je od Boha, ktorý nás
skrze Krista zmieril so sebou a zveril



nám službu zmierenia,“ píše svätý
Pavol Korinťanom. „Veď v Kristovi
Boh zmieril svet so sebou a nepočítal
ľuďom ich hriechy. A nám odovzdal
slovo zmierenia“ (2 Kor 5,18-19).
Prvé kresťanské komunity,
pravdepodobne v kontraste s tvrdou
sociálnou logikou, ktorá ich
obklopovala, postupne pochopili, že
zmierenie s Bohom a s ostatnými
bolo darom, ktorý mohol prísť iba
zhora. Uvedomovali si, že my
nemôžeme „spôsobiť“ Božie
odpustenie naším pokáním alebo
skutkami nápravy, ale môžeme len s
vďakou prijať tento nezištný dar —
„milosť“, ktorú nám ponúka.

Je ľahké - bez toho, že by sme si to
uvedomovali - uplatňovať na Božie
odpustenie logiku príliš ľudského
odpustenia. Pre striktne právnu
mentalitu je dôležité zaplatiť pokutu,
určiť, koľko je potrebné napraviť, a
vynaložiť úsilie na obnovenie
rovnováhy pred spôsobenou škodou.



Ale práve túto logiku, so skrytou
beznádejou, ktorú môže vyvolať u
toho, kto nemá ako napraviť, Ježiš
prišiel prekonať. „Pozri, aké hlboké je
milosrdenstvo Božej spravodlivosti!
— Pretože v ľudských súdoch sa
trestá ten, kto prizná svoju vinu: a v
Božom súde sa odpúšťa“[1].

Prvý list svätého Jána nám tiež
prináša túto utešujúcu správu
slovami, ktoré nás môžu naplniť
pokojom: „Podľa toho poznáme, že
sme z pravdy, a upokojíme si pred
ním srdce. Lebo keby nám srdce
niečo vyčítalo, Boh je väčší ako naše
srdce a vie všetko.“ (1 Jn 3,19-20).
Ježiš opakuje znova a znova, že
prišiel, aby nás spasil, a nie odsúdil[2],
no napriek tomu sa v nás ľahko môžu
ozvať hlasy, ktoré nás znepokojujú:
hlas slabej nádeje, ktorý nabáda, aby
sme to vzdali, pretože neverí, že Boh
môže odpustiť všetko; alebo hlas
pýchy, ktorý neznesie, že sa znovu



stretáva so svojou vlastnou
slabosťou.

Pápež nás povzbudzuje, aby sme sa
týmto hlasom postavili: „Ty, sestra,
brat, ak ťa desia tvoje hriechy, ak ťa
tvoja minulosť znepokojuje, ak sa
tvoje rany nechcú zahojiť, ak ťa tvoje
neustále pády demoralizujú a zdá sa,
že si stratil nádej, prosím, neboj sa.
Boh pozná tvoje slabosti a je väčší
ako tvoje chyby. Boh je väčší ako
naše hriechy, je oveľa väčší. Žiada ťa
len o jednu vec: aby si svoje slabosti
a biedy nenechával v sebe, ale ich
priniesol k nemu, postavil ich pred
neho, a z dôvodov na zúfalstvo sa
stanú príležitosťami na
vzkriesenie“[3].

V rovnakom duchu nás svätý
Josemaría pozýval všímať si postavy,
ktoré prichádzajú k Ježišovi, vedomé
si toho, že nemajú žiadnu možnosť
zaplatiť za svoje uzdravenie, ani
fyzické, ani duchovné. Ale toto



presvedčenie im otvára dvere k
skutočnému duchovnému životu, do
priestoru nezaslúženej milosti, kde je
práve táto „milosť“ tým
najdôležitejším: „Myslíš si, že tvoje
hriechy sú mnohé, že ťa Pán nebude
môcť vypočuť? Nie je to tak, pretože
jeho srdce je plné milosrdenstva (...).
Pozrite sa, čo nám rozpráva svätý
Matúš, keď privádzajú k Ježišovi
ochrnutého. Ten chorý nič nehovorí:
je len tam, v Božej prítomnosti. A
Kristus, pohnutý tou kajúcnosťou,
tým bôľom toho, kto vie, že si nič
nezaslúži, bez váhania reaguje
svojím obvyklým milosrdenstvom:
maj dôveru, odpúšťajú sa ti tvoje
hriechy“[4].

Uzdrav ma, Pane, z toho, čo je
predo mnou skryté

Presvedčenie, že Boh nám vždy
odpúšťa, rezonuje aj v srdci žalmistu:
„Vyznal som sa ti zo svojho hriechu a
nezatajil som svoj priestupok.



Povedal som si: ,Vyznám Pánovi
svoju neprávosť.‘ A ty si mi odpustil
zlobu môjho hriechu.“ (Ž 32,5). Takto
sa aj my približujeme k tajomstvu
svätej omše: aby sme sa mohli
zjednotiť s Ježišovým krížom, aby
sme vstúpili do jeho láskyplnej
premeny všetkého zla v dejinách,
začíname tým, že pokorne
priznávame svoju vinu; a pritom sa
bijeme do pŕs, aby sme prebudili
svoje srdce[5].

V tejto naliehavosti priznať naše
vedomé či nevedomé hriechy
niektorí videli možnú psychologickú
nerovnováhu alebo túžbu zaťažovať
dušu zbytočnými bremenami. V
skutočnosti, hoci existujú prehnané
sklony, ktoré brzdia rast vnútorného
života, je tu aj zdravý pocit viny,
nevyhnutný na to, aby sa srdce
mohlo rozvinúť. Sloboda existuje iba
tam, kde je zodpovednosť, kde sú
naše činy brané vážne. Každý proces
duchovného rastu vedie cez



nebojácne a realistické
konfrontovanie sa s našimi vlastnými
činmi; aj tými, pri ktorých cítime
nepokoj či výčitky svedomia.
Potrebujeme spoločne s Bohom
uvažovať nad našimi myšlienkami,
slovami, skutkami a zanedbaniami[6]:
pochopiť, kde sme mohli zraniť —
alebo, čo je snáď ešte horšie, správať
sa ľahostajne — k Bohu a k iným; kde
sme ublížili sami sebe, tým, že sme v
našej duši nechali rásť kúkoľ. Pretože
iba pravda nás oslobodí (porov. Jn
8,32), najmä pravda o našom
vlastnom živote.

V tejto úlohe sa musíme vyhnúť trom
pokušeniam: po prvé, zľahčovať našu
vinu povrchným spytovaním
svedomia alebo tým, že sa vyhneme
vnútornému tichu, v ktorom nás
čaká Duch Svätý, aby nám ukázal
našu vlastnú pravdu; po druhé,
prenášať vinu na druhých alebo na
okolnosti, čím sa prezentujeme ako
obete alebo ako tí, ktorí nikdy



nikomu neublížili; a nakoniec,
pokušenie, ktoré sa zdá byť opakom
toho predchádzajúceho, ale nakoniec
vedie k rovnakej neplodnej
sebauspokojivosti: sústredenie nášho
pokánia na zranenú pýchu, na
sklamanie zo seba samých, pretože
sme opäť zlyhali.

„Kto však vie o všetkých svojich
poblúdeniach? Očisť ma od chýb,
ktoré si neuvedomujem, a svojho
služobníka zachráň od pýchy, aby ma
neovládala. Tak budem bez škvrny a
čistý od veľkého hriechu.“ (Ž
19,13-14). Zdravý pocit viny nie je
prejavom „maniackeho lovca
nepoškvrnených pracovných
výkazov“[7], ale pokorou toho, kto
chce objaviť, čo ho vzďaľuje od Boha,
čo vytvára rozdelenie v jeho duši a v
jeho okolí, čo mu bráni dávať a
prijímať lásku. Nevyznávame svoju
„nedokonalosť“, ale svoju
ľahostajnosť alebo nedostatok lásky,
prejavené v konkrétnych skutkoch:



„Bola alebo je vo mne smietka
niečoho, čo ťa nepotešilo, niečoho, čo
by ťa, Pane, láska moja, mohlo
bolieť?“[8].Z tohto postoja môže vyjsť
svetlo, ktoré nám pomôže pokojne
odhaliť našu vlastnú pravdu: pozrieť
sa hlboko do svojho srdca, kde už
prebýva Božie kráľovstvo (porov. Lk
17,21) a snaží sa v nás preraziť cestu.
Zdravý pocit viny je spojencom v
našom úsilí byť viac Božími;
katalyzátorom našich „následných
obrátení“[9], ak si uvedomíme, že bez
neho nemôžeme nič urobiť.

Sviatosť, ktorá prinavracia krásu
svetu

Svätý Augustín hovoril, že „Cirkev je
zmierený svet“[10]. Z toho vyplýva, že
Božia rodina sa rozvíja
„zmierovaním sveta s Bohom. To je
veľké apoštolské poslanie každého z
nás“[11].A sviatosť zmierenia je
jedným z hlavných centier tohto
veľkého procesu obnovy, zmierenia a



odpustenia. Je to najlepšie miesto,
kde môžeme získať odstup od svojej
viny; tam si uvedomujeme, že hoci
sme hriešnici, nie sme svojím
hriechom; a že pred Otcom, ktorý nás
miluje bez podmienok, nemusíme nič
skrývať. Sviatosť zmierenia nám
pomáha čeliť našej krehkosti, našim
rozporom, našim ranám a ukázať ich
jedinému lekárovi, ktorý ich môže
vyliečiť. Svätý Pavol to robil s
absolútnou istotou: „A tak sa budem
radšej chváliť svojimi slabosťami, aby
vo mne prebývala Kristova
sila“ (2Kor 12,9).

áto dôvera však ide ruka v ruke s
ľútosťou, utrpením srdca nad zlom,
ktoré v sebe nachádzame: „Úplne
zmy zo mňa moju vinu a očisť ma od
hriechu. Vedomý som si svojej
neprávosti a svoj hriech mám stále
pred sebou.“ (Ž 51,4-5). Katolícka
tradícia zvyčajne rozlišuje dva druhy
ľútosti: tú, ktorá vychádza z lásky k
Bohu —pokánie za odmietnutie lásky



Najsvätejšej Trojice, teda tých
najdôležitejších osôb v mojom živote
—, alebo tú, ktorá vzniká nepriamo,
či už z pochopenia škody spôsobenej
hriechom, jeho duchovných
následkov, alebo z dôvery v múdrosť
Cirkvi[12].Prvý druh ľútosti sa nazýva
„dokonalá ľútosť“: ňou Boh odpúšťa
hriechy, aj ťažké, za predpokladu, že
sa človek rozhodne prijať sviatosť
zmierenia, keď to bude možné.
Druhý druh je nazývaný
„nedokonalá ľútosť“; aj to je Boží dar,
ktorý začína duchovnú cestu, pretože
nás pripravuje na prijatie odpustenia
hriechov vo sviatosti. Skutky ľútosti,
ktoré môžu byť krátkymi modlitbami
v priebehu dňa —„Odpusť mi,
Ježišu!“—, prebúdzajú túto bolesť
srdca; pripravujú nás na hojnejšie
prijatie a zdieľanie Božieho
milosrdenstva.

Katechizmus Cirkvi nám tiež
pripomína, že popri sviatosti
pokánia, jedinom mieste, kde nás



Ježiš oslobodzuje od ťažkých
hriechov, môžeme získať zmierenie s
ostatnými hriechmi aj inými
spôsobmi. Sväté Písmo a Otcovia
Cirkvi medzi ne radia „úsilie o
zmierenie sa s blížnym, slzy pokánia,
starostlivosť o spásu blížneho (porov.
Jak 5,20), príhovor svätých a
praktizovanie lásky, ktorá zakrýva
množstvo hriechov“ (1Pt 4,8)
[13].Napriek tomu Cirkev stále
odporúča sviatostnú spoveď aj na
menej závažné previnenia. Svätý
Pavol VI. pripomínal, že „častá
spoveď zostáva privilegovaným
prameňom svätosti, pokoja a
radosti“[14].A svätý Josemaría hovorí:
„Pristupujte týždenne — keď je treba,
bez škrupúľ aj častejšie, ku Sviatosti
zmierenia, k božskej sviatosti
odpustenia, (…) a znovu objavíme
svet krásny a radostný, taký
nádherný a čistý, aký vyšiel z Božích
rúk; a ak sa naučíme ľutovať svoje
hriechy, s rovnakou krásou ho znovu
navrátime jemu“[15].



Častá spoveď nám umožňuje precítiť
srdce a zabraňuje, aby sme si zvykli
na našu chladnosť, na náš odpor voči
Božej láske. Benedikt XVI. raz
poznamenal: „Je pravda, že naše
hriechy sú takmer vždy tie isté, ale
čistíme svoje domy, svoje izby aspoň
raz za týždeň, hoci špina je stále
rovnaká, aby sme žili na čistom
mieste, aby sme mohli začať
odznova; inak sa špina možno nevidí,
ale hromadí sa. Niečo podobné platí
aj pre dušu, pre mňa samého; ak sa
nikdy nevyspovedám, duša sa
zanedbáva a nakoniec som vždy so
sebou spokojný a už nechápem, že sa
musím snažiť byť lepším, že musím
napredovať. A toto očistenie duše,
ktoré nám Ježiš dáva vo sviatosti
spovede, nám pomáha mať bdelejšie,
otvorenejšie svedomie, a tak aj
duchovne a ľudsky dozrievať“[16].

„Sviatosť zmierenia musí znovu nájsť
svoje ústredné miesto v kresťanskom
živote,“ napísal pápež



František[17].Okrem liečenia veľkých
rán je táto sviatosť nevyhnutným
spojencom v každodennom
kresťanskom živote: pomáha nám
lepšie sa spoznávať a zblížiť sa s
milosrdným srdcom Boha. Len ťažko
okamžite prekonáme všetky návyky
alebo sklony, ktoré nás vedú k zlu:
milosť počíta s dejinami a musí sa
spojiť s našimi[18]. Preto, bez
nereálnych očakávaní, ktoré by nás
mohli priviesť k zúfalstvu nad našou
slabosťou, ba dokonca nad milosťou,
majme vždy pohľad upretý na Ježiša;
nikdy neprestávajme prichádzať k
tomu, kto nás chce a môže uzdraviť.
Pretože duchovný život je „neustále
začínať a znovu začínať. — Začať
odznovu? Áno! Vždy, keď urobíš
úkonľútosti“[19].

[1] Sv. Josemaría, Cesta, č. 309.



[2] Porov. napr. Jn 3,17; 12,47.

[3] Pápež František, Homília, 25-
III-2022.

[4] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č. 253.

[5] Porov. Rímsky misál, začiatočné
obrady.

[6] Tamtiež.

[7] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 75.

[8] Sv. Josemaría, Vyhňa, č. 494.

[9] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 57.

[10] Sv. Augustín, Kázeň 96, č. 8.

[11] F. Ocáriz, Pastoračná správa, 21-
X-2023.

[12] Porov. KKC, č. 1452-1453.

[13] Tamtiež, č. 1434.

[14] Sv. Pavol VI, Apoštolská
exhortácia Gaudete in Domino, č. 52.



[15] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č.
219.

[16] Benedikt XVI, Katechéza, 15-
X-2005.

[17] Pápež František, Misericordia et
misera, č. 11.

[18] Porov. pápež František, Gaudete et
exsultate, č. 50.

[19] Sv. Josemaría, Vyhňa, č.384.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/vacsie-ako-tvoje-srdce-
pokanie-a-zmierenie/ (09.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/vacsie-ako-tvoje-srdce-pokanie-a-zmierenie/
https://opusdei.org/sk-sk/article/vacsie-ako-tvoje-srdce-pokanie-a-zmierenie/
https://opusdei.org/sk-sk/article/vacsie-ako-tvoje-srdce-pokanie-a-zmierenie/

	Väčšie ako tvoje srdce (6): Pokánie a zmierenie

