
opusdei.org

Úloha citov v
osobnej formácii

Niektorí ľudia majú tendenciu
považovať formáciu za
vedomosti, no také poňatie
nestačí. Dospieť k celistvosti
osoby si vyžaduje vnímať
formáciu ako bytie. Ide o oveľa
vyšší cieľ. Je nutné ponoriť sa do
tajomstva Krista, aby sme
spoznali jeho šírku a hĺbku, a
tým umožnili, aby nás milosť
postupne premieňala, aby nás s
ním stotožňovala.

22.06.2021



Ježiš Kristus je nepochybne láskou
nášho života. Nie tou najväčšou
láskou zo všetkých, ale láskou, ktorá
dáva zmysel všetkým ostatným
láskam a záujmom, snom, ambíciám,
práci či činnostiam, ktoré napĺňajú
naše dni a srdce. Preto je zásadné,
aby stredobodom nášho duchovného
života bola neustále osoba Ježiša
Krista[1]. On je cesta k spoločenstvu s
Otcom v Duchu Svätom. V ňom sa
objasňuje tajomstvo, kto je človek[2]
a k čomu sme ako ľudia povolaní. Ísť
s Kristom znamená rásť v
sebapoznaní a hlbšie prenikať do
svojho vlastného osobného
tajomstva. Umožniť Kristovi stať sa
stredobodom nášho života preto
okrem iného znamená aj „znovu, v
novom svetle, objaviť antropologickú
a kresťanskú hodnotu rôznych
asketických prostriedkov, dospieť k
osobe v jej celistvosti pokiaľ ide o
rozum, vôľu, srdce a vzťahy s
druhými“[3].



Tou osobou, ku ktorej máme dospieť
a do ktorej máme dorásť, sme jednak
my sami, no sú ňou aj všetci tí,
ktorých sa dotýka naše priateľstvo a
náš apoštolát. Formácia, ktorú
dostávame a udeľujeme, musí
zasahovať rozum, vôľu i city a žiadny
z týchto prvkov nesmie byť
zanedbávaný či podradený ostatným.
V tomto texte sa zameriame najmä
na rozvíjanie afektivity (citová zložka
duševného života, pozn. prekl.),
pričom považujeme za samozrejmé,
že je nesmierne dôležité podporovať
aj dobrú intelektuálnu formáciu.
Uvažovanie o dôležitosti formácie v
jej celistvosti nám umožní znovu
objaviť veľkú pravdu plynúcu z
úmery, ktorú svätý Josemaría videl
medzi vernosťou a šťastím[4].

Formácia stotožňuje s Kristom

Niektorí ľudia majú tendenciu
považovať formáciu za vedomosti a
podľa nich má dobrú formáciu ten,



komu sa počas života dostávalo
dobrého vzdelania v oblasti
vieroučnej, asketickej, profesionálnej
a tak ďalej. Ak však chceme dospieť k
celistvosti osoby, vyžaduje to vnímať
formáciu skôr ako bytie. Dobrý
profesionál si osvojil poznanie a
techniku, ktorú vyžaduje jeho
profesia, ale má aj niečo naviac.
Získal si návyky – spôsoby bytia –,
ktoré ho disponujú k tomu, aby toto
poznanie a techniku aj dobre
využíval v podobe prejavov
pozornosti voči druhým,
sústredenosti pri práci, dochvíľnosti,
vytrvalosti, schopnosti vyrovnávať sa
s úspechmi aj neúspechmi a tak
ďalej.

Rovnako aj byť dobrým kresťanom
nespočíva len v tom, že poznáme –
na primeranej úrovni, vzhľadom na
naše postavenie v Cirkvi a v
spoločnosti – náuku o sviatostiach či
o modlitbe alebo všeobecné morálne
a odborné normy. Ide o oveľa vyšší



cieľ: je nutné ponoriť sa do Kristovho
tajomstva, aby sme poznali jeho
šírku a hĺbku (porov. Ef 3, 18) a
dovoliť, aby jeho život vstupoval do
nášho života, aby sme spolu so
svätým Pavlom mohli povedať, že „už
nežijem ja, ale vo mne žije
Kristus“ (Gal 2, 20). Byť dobrým
kresťanom spočíva teda v tom, že
máme byť alter Christus, ipse
Christus[5], druhým Kristom,
samotným Kristom, a umožňovať,
aby nás milosť postupne premieňala,
aby nás s ním stotožňovala.

Avšak umožniť milosti, aby v nás
pôsobila, nie je niečo pasívne.
Neznamená to len to, že nebudeme
klásť odpor. Duch Svätý nás totiž
nepremieňa v Krista bez našej
slobodnej a dobrovoľnej spolupráce.
No ani tá sama osebe nestačí.
Odovzdať sa Pánovi a dať mu svoj
život neznamená len dať mu svoje
rozhodnutia, skutky, ale tiež dať mu
svoje srdce, city, ba dokonca aj svoju



spontánnosť. K tomu je potrebná
dobrá intelektuálna a doktrinálna
formácia, ktorá bude utvárať myseľ a
mať vplyv na naše rozhodnutia, ale je
tiež nutné, aby táto náuka prenikla aj
do nášho srdca a nadchla ho. To však
vyžaduje boj... a tiež čas. Inak
povedané, je potrebné získavať
cnosti, a práve v tom formácia
spočíva.

Nezriedka sa možno stretnúť s ľuďmi,
ktorí sa obávajú, že dôraz na cnosti
môže vyústiť do voluntarizmu, čiže
preceňovaniu významu vôle a sily
vôle. Nič však nemôže byť ďalej od
pravdy. Koreňom tohto mylného
názoru môže byť chybné vnímanie
cnosti, ktorá býva považovaná len za
doplnok sily vôle, ktorý tomu, kto ho
má, napomáha napĺňať mravnú
normu, a to aj napriek vlastnému
sklonu. Ide o veľmi rozšírenú
myšlienku, ktorá má skutočne
voluntaristický pôvod. Cnosť by v
tomto ponímaní spočívala v



schopnosti ísť proti vlastným
sklonom, ak si to mravná norma
vyžaduje. Je na tom, samozrejme,
trochu pravdy, avšak tento podhľad
je neúplný, pretože z cností robí
chladné vlastnosti, ktoré vedú k
popieraniu vlastných sklonov,
záujmov a citov a to by nevyhnutne
viedlo k tomu, že by sa za ideálny
stav považovala ľahostajnosť. Akoby
vnútorný život a odovzdanie sa Bohu
spočívalo v tom, že by človek nemal
cítiť príťažlivosť k ničomu, čo by
mohlo byť na prekážku jeho budúcim
rozhodnutiam.

Ak by sme vnímali formáciu týmto
spôsobom, prekážalo by nám to
dorásť do celistvej osoby. Rozum,
vôľa a city by nerástli súčasne vo
vzájomnej súčinnosti, ale jedna z
týchto schopností by potláčala tie
ostatné. Rozvoj vnútorného života
však vyžaduje ich zjednotenie, čo ale,
pochopiteľne, nevedie k tomu, aby
sme sa umenšovali, strácali záujmy a



city. Naším cieľom nie je, aby sa nás
veci nedotýkali, aby nás nezaujímalo,
čo je dôležité, aby nás nebolelo, čo je
bolestivé, aby nás neznepokojovalo,
čo je znepokojujúce alebo, aby nás 
nepriťahovalo, čo je príťažlivé.
Naopak, vedie nás k tomu, aby sme
zväčšovali svoje srdce, napĺňali ho
veľkou láskou, ktorej optikou možno
pozerať na všetky tieto city a dokázať
ich vnímať v širšom kontexte, ktorý
nám dáva prostriedky na to, aby sme
sa vysporiadali s tými citmi, ktoré sú
ťažké, a pomáha postrehnúť
pozitívny a transcendentný zmysel
tých, ktoré sú príjemné.

Evanjelium ukazuje Pánov úprimný
záujem o odpočinok jeho blízkych:
„Poďte vy sami do ústrania na pusté
miesto a trochu si odpočiňte“ (Mk 6,
31). Zachytáva tiež reakciu jeho srdca
na utrpenie jeho priateľov, ktorými
boli aj Marta a Mária (porov. Jn 11,
1-44). Nemôžeme predpokladať, že v
týchto momentoch Ježiš svoj záujem



iba hral, akoby sa ho hlboko vo
vnútri, vďaka tomu, že bol v jednote s
Otcom, nič nedotýkalo a čo sa dialo
okolo neho ho nechávalo
ľahostajným.

Svätý Josemaría hovorí o tom, že
máme milovať svet, a to vášnivo[6],
vyzýva na to, aby sme vkladali srdce
do Boha a skrze neho do druhých, v
práci, ktorá nás zamestnáva, v
apoštolskom pôsobení, pretože „Pán
nechce, aby sme boli suchí a strnulí
ako nejaká neživá hmota.“[7]

Napríklad disponibilita nie je
dispozícia toho, komu nezáleží na
tom, či bude robiť to či ono, lebo sa
mu podarilo stratiť o všetko záujem,
možno preto, aby predišiel trápeniu
v prípade, ak by sa po ňom chcelo
niečo, čo by mu nebolo po chuti.
Naopak, ide o výsadnú dispozíciu
toho, kto sa v určitom okamihu
dokáže vzdať niečoho dobrého a
atraktívneho, aby sa zameral na



niečo iné, kde ho Boh očakáva, lebo
žiť pre Boha je to, po čom hlboko
túži. Osoba s takouto dispozíciou má
veľké srdce plné záujmov a dobrých
ambícií, ktoré však dokáže dať
bokom, keď je to treba, no nie preto,
že by ich popierala alebo že by sa
snažila, aby ju neovplyvňovali, ale
preto, že jej záujem milovať Boha a
slúžiť mu je ešte oveľa väčší. A nielen
že je väčší, ale postupne sa stáva tým,
čo dáva zmysel všetkým ostatným
záujmom a čo ich zastrešuje.

Radosť pri uplatňovaní cností

Formácia v cnostiach vyžaduje boj a
premáhanie vlastných sklonov, ak
odporujú dobrým skutkom. Toto je
časť pravdy, ktorú obsahuje
reduktívne – voluntaristické –
poňatie cnosti, o ktorom sme už
hovorili. Cnosť však nespočíva v
schopnosti odporovať vlastným
sklonom, ale skôr v ich pretváraní.
Cieľom teda nie je natrvalo vytesniť



citovú zložku života v snahe riadiť sa
vonkajšími kritériami, ale pretvárať
ju tak, aby sme boli schopní tešiť sa z
dobra, ktoré robíme. Cnosť spočíva
práve v tejto radosti z dobra, a tiež by
sme mohli povedať, že aj vo
formovaní „dobrého vkusu“:
„Blažený človek (...) v zákone
Pánovom má záľubu a o jeho zákone
rozjíma dňom i nocou“ (Ž 1, 1-2).
Cnostné je teda formovať naše city a
nie je dobré navyknúť si
systematicky im vzdorovať.

Kým nemáme vytvorenú cnosť, môžu
naše city spôsobovať vzdor voči
dobrým skutkom, ktorý treba
premôcť. Cieľom však nie je len ho
premôcť, ale skôr vzbudiť náklonnosť
k tomuto správaniu. Keď už má
človek vyvinutú cnosť, môže mu
dobrý skutok aj naďalej spôsobovať
námahu, no je konaný s radosťou.
Uveďme príklad: vstávať ráno včas –
„hrdinská minúta“[8] – je niečo, čo
nám pravdepodobne bude vždy robiť



ťažkosti. Možno nebude jediný deň,
keď sa nám nebude pri zvonení
budíka chcieť zostať v posteli o chvíľu
dlhšie. Ak sa však budeme
pravidelne snažiť lenivosť premáhať
z lásky k Bohu, príde chvíľa, keď nám
to bude robiť radosť, zatiaľ čo
podliehanie pohodlnosti nám bude
proti vôli a bude to v našich ústach
zanechávať pachuť. Podobne
napríklad zobrať tovar z obchodu
bez zaplatenia by spravodlivý človek
nepovažoval len za zakázané, ale aj
za nepekné, nepríjemné a
protirečiace jeho náklonnostiam,
jeho srdcu. Takéto formovanie
našich citov a pocitov, ktoré
spôsobuje radosť z dobra a nesúhlas
so zlom, nie je vedľajším účinkom
cnosti, ale je jej podstatnou súčasťou.
Preto nás cnosť robí schopnými tešiť
sa z dobra.

Toto nie je rýdzo teoretická úvaha,
práve naopak. Veľmi praktický dopad
má vedomie, že keď bojujeme, 



neučíme sa sami sebe znepríjemňovať
život, ale vychutnávať si dobro, aj
keď momentálne je nám to proti
srsti. Formovanie cností tak
spôsobuje, že schopnosti a city sa
učia sústrediť na to, čo môže
skutočne uspokojiť tie najhlbšie
túžby, a stavia na podružné miesto –
vždy podradné vo vzťahu k tomu
hlavnému – to, čo patrí iba medzi
prostriedky. Formácia v cnostiach v
konečnom dôsledku znamená učiť sa
byť šťastný, tešiť sa z toho a spolu s
tým, čo je veľkolepé. Je to jednoducho
príprava na nebo.

Ak formácia spočíva v raste v
cnostiach a cnosti vyplývajú z určitej
usporiadanosti citov, môžeme
vyvodiť myšlienku, že každá
formácia je pretváraním citovosti. Na
základe tohto tvrdenia by čitateľ
mohol namietať, že v snahe získať
cnosti bolo jeho úsilie skôr
operatívne než citové, a dokonca by
mohol dodať, že cnosťami nazývame



operatívne návyky. To je pravda. Ak
nám však cnosti pomáhajú konať
dobro, potom je to preto, že nám
pomáhajú správne cítiť. Ľudská
bytosť vždy tiahne k dobrému.
Morálny problém v konečnom
dôsledku spočíva v otázke, prečo to,
čo nie je dobré, sa nám v konkrétnej
situácii javí, stavia pred oči, ako
dobré. To, že sa toto deje, je
dôsledkom toho, že pre
neusporiadanosť sklonov človek
prikladá prílišný význam dobru, ku
ktorému smeruje niektorý z týchto
sklonov. V určitej situácii sa tak toto
dobro považuje za viac žiaduce než
iné, s ktorým je v konflikte, ale ktoré
má väčšiu objektívnu hodnotu,
pretože zodpovedá globálnemu
dobru osoby.

Možno to bude pochopiteľnejšie na
konkrétnom príklade. V určitej
situácii sa môžeme ocitnúť pred
rozhodnutím, či povedať pravdu
alebo nie. Prirodzený sklon, ktorý



máme k pravde, nám ju predkladá
ako dobro. Máme však tiež
prirodzený sklon, aby si nás druhí
vážili, ktorý nám – v tomto
konkrétnom prípade, keď sa nám
zdá, že pravda by nás postavila do
zlého svetla – predkladá lož ako
prípustnú. Medzi týmito dvoma
sklonmi dochádza ku konfliktu.
Ktorý z nich preváži? Záleží na tom,
ktoré z oboch dobier je pre nás
dôležitejšie, pričom v tomto
posudzovaní hrajú rozhodujúcu
úlohu city. Ak sú patrične
usporiadané, pomôžu rozumu
postrehnúť, že pravda je veľmi cenná
a že to, aby si nás druhí vážili, nie je
žiaduce, ak to od nás vyžaduje, aby
sme sa vzdali pravdy. Táto láska k
pravde nad ostatné dobrá, ktoré sú
pre nás rovnako atraktívne, je tým,
čo nazývame úprimnosťou. Naopak,
ak je túžba stáť v dobrom svetle
silnejšia ako príťažlivosť pravdy,
môže byť rozum ľahko oklamaný a
mať potrebu zaklamať, aj keď bude



vedieť, že to nie je dobré. Hoci teda
dobre vieme, že klamať sa nemá,
možno sa domnievať, že v tomto
prípade to môžeme urobiť.

Usporiadanosť citov nám pomáha
konať dobro, lebo pomáha dopredu
ho postrehnúť. Preto je veľmi dôležité
ju formovať. Ako to však docieliť?
Než sa pokúsime na túto otázku
odpovedať, radi by sme podotkli
niečo, čo je dobré vedieť, aby sme
túto tému dokázali správne uchopiť.

City a vôľa

Práve sme uviedli, že usporiadanosť
citov pomáha konať dobro. To isté
možno povedať aj opačne: konanie
dobra nám pomáha usmerňovať city.
Zo skúsenosti vieme – a je dobré na
to nezabúdať, ak nechceme ľahko
podľahnúť frustrácii a
malomyseľnosti –, že nemôžeme
priamo kontrolovať svoje city. Ak sa
nás zmocní skľúčenosť, nemôžeme
problém riešiť tým, že sa jednoducho 



rozhodneme cítiť sa radostne.
Rovnako je to aj vtedy, keď sa v
určitom okamihu chceme cítiť
odvážnejší či menej bojazliví, keď si
želáme nevnímať strach či hanblivosť
alebo nepociťovať zmyselné lipnutie
na niečom, čo považujeme za
nezriadené. Inokedy by sme sa
možno radi nenútene rozprávali s
človekom, ku ktorému pociťujeme
určitý nedobrovoľný odpor z
dôvodov, o ktorých vieme, že sú
malicherné, ale nedokážeme to
prekonať a uvedomujeme si, že
samotná snaha rozprávať sa s ním
úplne bežne problém nevyrieši.
Dobrovoľné rozhodnutie prispôsobiť
city svojim túžbam skrátka nestačí.
Skutočnosť, že vôľa priamo
nekontroluje city však neznamená,
že by na nich nemala žiadny vplyv.

V etike sa kontrola, ktorú môže mať
vôľa nad citmi, nazýva „politická“,
lebo je podobná tej, ktorú má vladár
nad svojimi poddanými. Nemôže ich



kontrolovať priamo, lebo sú slobodní,
ale môže robiť určité opatrenia –
napríklad znížiť dane – v nádeji, že
povedú k určitým výsledkom,
napríklad k zvýšeniu spotreby alebo
investícií, na základe slobodnej vôle
občanov. Aj my môžeme urobiť
niečo, o čom dúfame, že to vyvolá
konkrétne city. Môžeme sa napríklad
zamýšľať nad dobrom, ktoré prinesie
určité apoštolské dielo, pre ktoré
hľadáme podporu a mať vďaka tomu
väčšiu odvahu vo chvíli, keď žiadame
o prostriedky na jeho začatie. Alebo
si môžeme uvedomovať svoje Božie
synovstvo, a pritom očakávať, že nás
po zmyslovej stránke menej zasiahne
určitý profesijný nezdar. Taktiež
vieme, že vypitie istej dávky alkoholu
môže vyvolať prechodný stav eufórie
alebo že keď sa budeme v duchu
dobrovoľne vracať k tomu, ako s
nami kto zle konal, spôsobí to v nás
hnevlivé reakcie. Toto sú niektoré
príklady vplyvu, vždy nepriameho,



ktorý krátkodobo môže mať vôľa na
city.

Oveľa dôležitejší je však vplyv,
ktorým vôľa dlhodobo pôsobí na naše
city, pretože práve to jej umožňuje
dávať im tvar, formovať ich.
Hovoríme tu o vplyve, ku ktorému
dochádza aj bez toho, aby ho osoba
vyhľadávala. Je to tak preto, že
dobrovoľné skutky nielenže môžu
pôsobiť v okolitom svete, ale
predovšetkým vzbudzujú vnútorný
účinok, lebo prispievajú k
formovaniu citovej spolupatričnosti s
dobrom, ku ktorému tiahne vôľa.
Vysvetlenie, prečo tomu tak je,
presahuje rámec tejto úvahy, no
napriek tomu by sme radi zdôraznili
aspoň dve skutočnosti.

Chcieť dobro

Prvou skutočnosťou je tá, že dobro,
ku ktorému vôľa tiahne – a s ktorým
utvára jednu a tú istú prirodzenosť –
môže byť veľmi odlišné od dobra,



ktoré je zrejmé zvonku. Dvaja ľudia,
ktorí plnia tú istú úlohu, môžu robiť
dve celkom odlišné veci: jeden sa
môže jednoducho snažiť nevzbudiť
zlý dojem u toho, kto ho ňou poveril,
zatiaľ čo druhý môže mať v úmysle
slúžiť. Druhý utvára cnosť a prvý nie,
pretože dobro, ktoré sleduje a s
ktorým sa stotožňuje, je snaha
nevzbudiť zlý dojem u autority. Je
však pravda, že toto správanie môže
znamenať krok vpred vzhľadom k
postoju, ktorý tomu predchádzal
(odmietanie to urobiť), ale kým
nebudú nasledovať ďalšie kroky,
nebude sa utvárať cnosť, aj keby bol
tento skutok akokoľvek často
opakovaný. Preto je dôležité neustále
naprávať a očisťovať úmysel, aby sa
človek postupne čoraz viac
zameriaval na dôvody, pre ktoré
skutočne stojí za to niečo podnikať, a
tak sa s nimi citovo stotožňovať.

Všetci máme skúsenosť, svoju alebo
sprostredkovanú, ako sa obyčajné



dodržiavanie pravidiel v konečnom
dôsledku stáva príťažou. Príklad
staršieho syna z podobenstva nás
pred týmto nebezpečenstvom varuje
(porov. Lk 15, 29 – 30). Úprimné
úsilie o dobro, ku ktorému sa
pravidlá snažia prispievať, nám
zároveň robí radosť a oslobodzuje
nás. Mohli by sme teda súhrnne
povedať, že neformuje konanie, ale
chcenie: nie je dôležité len to, čo
robím, ale tiež to, čo chcem, keď to
robím[9]. Sloboda je teda
rozhodujúca. Nestačí niečo robiť,
treba to chcieť robiť, treba to robiť,
„lebo sa nám chce — čo je tým
najnadprirodzenejším
dôvodom“[10], pretože jedine tak
utvárame cnosť, teda učíme sa užívať
dobro. Samotné plnenie úlohy
nedáva priestor slobode, láske ani
radosti. Priestor k tomu naopak
máme, ak pochopíme, prečo je určité
konanie ušľachtilé a prečo stojí za to
a necháme sa týmito dôvodmi
prinútiť ku konaniu.



Formácia širokého rozsahu

Druhou skutočnosťou, ktorú je dobré
brať do úvahy, je tá, že proces
citového stotožnenia prirodzenosti s
dobrom je zvyčajne pomalý. Keby
cnosť spočívala iba v schopnosti
prekonávať citový odpor ku konaniu
dobra, mohli by sme ju získať v oveľa
kratšom čase. Vieme už však, že
cnosť nie je plne vytvorená, kým sa
dobro pozitívne neodráža v našich
citoch[11]. V dôsledku toho je
potrebné byť trpezlivý v boji, pretože
dosiahnutie niektorých cieľov, ktoré
stojí za to si vytýčiť, môže vyžadovať
dlhú dobu, možno i roky. Nechuť k
dobrému skutku, ktorú budeme
vnímať počas tejto doby, si
nemôžeme vykladať ako zlyhanie
alebo ako dôkaz toho, že náš boj nie
je úprimný alebo je málo odhodlaný.
Ide o postupnú cestu, na ktorej je
zvyčajne každý krok malý a takmer
nepostrehnuteľný. Až po určitej dobe,



keď sa obzrieme naspäť, zistíme, že
sme došli ďalej, než sa nám zdalo.

Ak napríklad máme hnevlivé reakcie,
s ktorými by sme sa radi
vysporiadali, začneme najprv tým, že
sa budeme snažiť potlačiť ich
vonkajšie prejavy. Spočiatku sa nám
možno bude zdať, že sme nedosiahli
nič, ale ak budeme vytrvalí, prídu
situácie, v ktorých zvíťazíme – hoci to
spočiatku pôjde pomaly – stále
častejšie a po určitej dobe, možno
dosť dlhej, to budeme zvládať bežne.
Toto však nestačí, lebo naším cieľom
nie je potlačiť vonkajšie prejavy, ale
upraviť vnútornú reakciu, teda byť
miernejší a pokojnejší, aby sa táto
pokojná reakcia stala vlastná nášmu
spôsobu bytia. Boj je preto oveľa
dlhší, avšak aj nepopierateľne oveľa
krajší, oslobodzujúcejší a
vzrušujúcejší. Tento boj smeruje k
získaniu vnútorného pokoja pri
hľadaní a uplatňovaní Božej vôle v



praxi a nie k obyčajnému násilnému
potlačovaniu emocionálnych reakcií.

Keď pápež František vysvetľuje
zásadu, že čas je nadradený
priestoru[12], poznamenáva, že „dať
prioritu času zase znamená starať sa
skôr o začiatok procesov než o
vlastnenie priestorov“[13]. Vo
vnútornom živote stojí za to spúšťať
realistické a veľkorysé procesy a je
potrebné čakať, kým prinesú svoje
plody. „Tento princíp umožňuje
pracovať v dlhodobej perspektíve bez
posadnutosti okamžitými
výsledkami. Pomáha s trpezlivosťou
znášať zložité a nepriaznivé situácie
alebo zmeny plánov, ktoré spôsobuje
dynamika skutočnosti. Je to pozvanie
prijať napätie medzi plnosťou a
ohraničenosťou s tým, že ako prioritu
si určíme čas.“[14] Mali by sme mať
skutočne veľký záujem o to, aby
vedomie našej obmedzenosti
neparalyzovalo túžbu po plnosti,
ktorú nám Boh ponúka. Rovnako tak



je pre nás dôležité, aby táto ušľachtilá
túžba naivne neignorovala
skutočnosť, že sme obmedzení.

Vedomie dôležitosti formácie,
predsavzatia nielen konať dobré
skutky, ale byť dobrý, mať dobré
srdce, nám umožní rozlíšiť cnostný
skutok od toho, čo by sme mohli
nazvať skutkom v súlade s cnosťou.
Bol by to skutok, ktorý vyplýva z
cnosti a prispieva k jej postupnému
utváraniu, ale ktorý – pretože ešte
nevychádza z už zrelého návyku –
často vyžaduje prenesenie sa cez city,
ktoré nás vábia ísť opačným smerom.
Cnostný skutok je, naopak, úkon
toho, kto sa raduje z uskutočňovania
dobra, a to aj vtedy, keď to zahŕňa
určité úsilie. Toto je cieľom.

Integrálna formácia osoby, ktorá
predpokladá tiež pretváranie citov, je
pomalá. Kto sa chce takto formovať,
nesmie podliehať naivnej
domnienke, že city sa podriadia



vlastnej vôli, pričom tie, ktoré sa mu
nepáčia, potlačí, zatiaľ čo tie, ktoré by
rád mal, sa bude snažiť vzbudzovať.
Chápe, že jeho boj sa má zameriavať
skôr na slobodné rozhodnutia,
ktorými v snahe riadiť sa Božou
vôľou bude na tieto city odpovedať a
prijímať či odmietať možné spôsoby
konania, ktoré so sebou prinesú.
Práve tieto rozhodnutia totiž –
nepriamo a dlhodobo – v konečnom
dôsledku pretvárajú vnútro, z
ktorého tieto city vychádzajú.

Svet v tvojom vnútri

Podľa toho, ako sa postupne utvára
cnosť, je dobrý skutok konaný nielen
s väčšou prirodzenosťou a
potešením, ale možno tiež ľahšie
identifikovať, ktorý skutok to je.
„Lebo aby sme prijali, „čo je Božia
vôľa, čo je dobré, milé a
dokonalé“ (Rim 12,2), vo
všeobecnosti musíme poznať Boží
zákon; ale ani to nestačí: nevyhnutná



je aj spoločná prirodzenosť medzi
človekom a pravým dobrom.
Spoločná prirodzenosť zapúšťa
korene a rozvíja sa v správnych
predsavzatiach samého človeka: v
rozvážnosti a v ostatných základných
čnostiach, najmä však v božských
čnostiach - vo viere, nádeji a láske.
“[15]

Tento dynamizmus vyplýva do
značnej miery z toho, že naša
emocionálna reakcia je prvý hlas,
ktorý počujeme, keď zvažujeme
príležitosť k určitému konaniu. Skôr
než rozum posúdi, či je alebo nie je
vhodné vykonať potešujúci skutok,
už zakúšame jeho príťažlivosť.
Akonáhle cnosť vyvolá citovú
príťažlivosť dobra, spôsobí, že
afektivita už určitým spôsobom
morálne posúdi daný skutok, a to
vzhľadom na globálne dobro osoby.
Spôsobí to, že – ak sa vrátime k
príkladu, ktorý sme spomenuli skôr –
aj keď nás priťahuje možnosť vyjsť zo



situácie v dobrom svetle, javí sa nám
lož ako nedobré konanie. Implicitne,
ale jasne to vyjadruje jeden veľmi
krátky bod v Ceste: „Načo sa
obhliadať po vonkajšku, keď ‚svoj
svet‘ nosíš v sebe?“[16] Svätý
Josemaría tu zavádza vonkajší
pohľad vo vzťahu k vnútornému
svetu. Práve tento vzťah umožňuje
posúdiť pohľad, ktorý sa bude javiť
ako vhodný či nevhodný podľa toho,
ako je vnútorný svet utvorený. Keď je
cnosť sformovaná, netreba potláčať
nevhodný pohľad, lebo od samého
začiatku sa zdá byť zbytočným a
vnútorný svet – môj svet – ho
odmieta. Ak má človek bohaté
vnútro, potom to, čo mu škodí, je
nielenže odmietané, ale
nepredstavuje väčšie
nebezpečenstvo, pretože to aj
vzbudzuje odpor: nielenže je to
vnímané ako zlé, ale aj, a to ešte skôr,
ako nepekné, nepríjemné, nevhodné,
nemiestne ... môže to byť,
samozrejme, určitým spôsobom



príťažlivé, ale je ľahké túto
príťažlivosť odmietnuť, lebo narúša
harmóniu a krásu vnútorného
prostredia. Pokiaľ však nenosíme svoj
svet vo svojom vnútri, bude pre nás
odvrátenie tohto pohľadu vyžadovať
značné úsilie.

Realizmus

Otázka, o ktorej práve hovoríme,
ukazuje, ako z nás rast v cnostiach
robí stále väčšími realistami.
Niektorí ľudia zastávajú názor,
zvyčajne nevyslovený, že žiť podľa
cností znamená zažmúriť oko pred
realitou. A to z jedného veľmi
ušľachtilého dôvodu, totiž preto, že
na základe tohto konania, ktoré
predpokladá čiastočne sa uzavrieť
tomuto svetu, očakávame odmenu na
onom svete. Toto poňatie je trochu
redukujúce. V skutočnosti totiž žiť
ako Kristus a napodobňovať jeho
cnosti je to, čo nám vlastne realitu
otvára a nedovoľuje, aby nás naše



city oklamali vo chvíli, keď ju
posudzujeme a rozhodujeme sa, ako
na ňu odpovedať.

Chudoba napríklad neznamená
prestať si vážiť hodnoty hmotných
vecí vzhľadom na večný život. Veď
jedine ten, kto žije v odpútanosti,
posudzuje hmotné dobrá v ich
spravodlivej miere: nedomnieva sa,
že sú zlé, ale ani im neprikladá
význam, ktorý nemajú. Kto sa,
naopak, nesnaží takto žiť, bude im
nakoniec prisudzovať väčšiu
hodnotu, než majú, čo bude mať
vplyv na jeho rozhodnutia, lebo bude
menej realistický, aj keď pred
druhými bude vystupovať ako
skutočný človek z tohto sveta, ktorý
sa dokáže pohybovať v určitých
prostrediach. Umiernený človek si
dokáže vychutnať dobré jedlo; ten,
kto taký nie je, prisudzuje tomuto
pôžitku dôležitosť, ktorú objektívne
nemá. Podobne by sme mohli hovoriť
o ktorejkoľvek inej cnosti. Spomeňme



si, čo povedal Ježiš Nikodémovi: „Kto
koná pravdu, ide na svetlo“ (Jn 3, 21).

Cnostný kruh

Usmerňovať naše city k rozvoju
cností teda znamená vyjasňovať si
svoj pohľad, ako by sa čistili okuliare
od škvŕn, ktoré na nich zanechal
prvotný hriech aj hriechy osobné a
ktoré nám bránia vidieť svet taký,
aký skutočne je. „Povedzme si
pokojne: nevykúpenosť sveta spočíva
práve v nečitateľnosti stvorenia, v
nepoznateľnosti pravdy, čo nám
potom vnucuje vládu pragmatickosti
a moc silnejších sa stáva bohom
tohto sveta.“[17]

Usmernené city pomáhajú rozumu 
čítať stvorenie, spoznať pravdu,
identifikovať to, čo je pre nás
skutočne vhodné. Tento správny
úsudok rozumu napomáha
dobrovoľnému rozhodovaniu. Dobrý
skutok, ktorý po tomto rozhodnutí
nasleduje, prispieva k tomu, že sa



stotožníme s dobrom, ktoré
sledujeme, a teda usmerníme svoje
city. Je to naozaj cnostný kruh, ktorý
nás vedie k tomu, že sa cítime stále
slobodnejší, pánmi svojho konania a
vďaka tomu schopnejší skutočne sa
odovzdať Pánovi, lebo jedine ten, kto
vlastní sám seba, sa môže aj
odovzdať.

Formácia je integrálna, t.j. celistvá,
všestranná, len vtedy, ak obsahuje
všetky tieto roviny. Inými slovami,
formácia je naozajstná, ak rôzne
schopnosti zasahujúce do ľudského
konania – rozum, vôľa a city – sú 
integrované, t.j. zjednotené, a teda
nestoja proti sebe, ale spolupracujú.
Keby človek nedokázal spracovať
city, teda ak by boli cnosti chápané
len ako pomocná sila vôle, ktorá jej
umožňuje ignorovať citovú rovinu,
boli by morálne normy a boj, ktorý
nás sprevádza pri ich uplatňovaní,
represívne a nenastala by ozajstná
jednota života. Vždy by sme vo



svojom vnútri pociťovali sily, ktoré
nás mocne sťahujú na opačnú stranu
a spôsobujú nestabilitu, ktorú dobre
poznáme, lebo je naším
východiskovým stavom. Postupne sa
však od neho vzďaľujeme, podľa
toho, ako tieto sily usmerňujeme k
harmónii, až príde chvíľa, kedy tento 
zvrchovane nadprirodzený dôvod,
ktorým je „mať chuť“ niečo robiť,
bude znamenať: pretože sa mi to páči,
pretože ma to priťahuje, pretože je to
v súlade s mojím spôsobom bytia,
pretože to zapadá do vnútorného
sveta, ktorý som si vytvoril; skrátka,
pretože som sa postupne naučil
prijímať Ježišovo zmýšľanie za svoje.

Smerujeme k tomu najvyššiemu a
zároveň príťažlivému cieľu, na ktorý
poukazuje svätý Pavol: „Zmýšľajte
tak ako Kristus Ježiš“ (Flp 2, 5).
Uvedomujeme si, že sa tým 
obliekame v Pána Ježiša Krista
(porov. Rim 13, 14). „Kristov život je
aj naším životom (...) Kresťan má



teda žiť podľa života Kristovho,
stotožniac sa s cítením Krista, tak,
aby spolu so svätým Pavlom mohol
zvolať: non vivo ego, vivit vero in me
Christus (Gal 2, 20), už nežijem ja, ale
vo mne žije Kristus.“[18] Vernosť
spočíva práve v tomto. Totiž, že
žijeme, milujeme a zmýšľame ako
Kristus, nie preto, že by sme sa 
vydávali za Krista, ale preto, že je to
náš spôsob bytia. Sme hlboko
slobodní vďaka tomu, že sa riadime
Božou vôľou, že zostávame verní,
lebo robíme to, čo nám vyhovuje, čo
sa nám páči, na čo máme chuť. Sme
hlboko slobodní a hlboko verní.
Hlboko verní a hlboko šťastní.

Julio Diéguez

[1] F. Ocáriz, Pastiersky list, 14. 2.
2017, 8.



[2] Porov. II. vatikánsky koncil, past.
konšt. Gaudium et spes (7. 12. 1965),
22.

[3] F. Ocáriz, Pastiersky list, 14. 2.
2017, 8.

[4] Sv. Josemaría, Brázda, 84: „Tvoje
šťastie na zemi je úmerné tvojej
vernosti viere a tvojej čistote a je
totožné s cestou, ktorú ti Pán
vyznačil." Porov. tiež napríklad: Sv.
Josemaría, Inštrukcie, máj 1935/14. 9.
1950, 60; Inštrukcie, 8. 12. 1941, 61;
Boží priatelia, 189.

[5] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, 96.

[6] Ako príklad stačí pripomenúť
názov homílie Vášnivo milovať svet v
Rozhovoroch s Mons. Escrivá de
Balaguer, 113-123.

[7] Boží priatelia, 183.

[8] Sv. Josemaría, Cesta, 206.



[9] V skutočnosti, z morálneho
hľadiska, to, čo robím, je práve to, čo
chcem, keď to robím. Pre naše účely
však nie je potrebné, aby sme sa tu
pozastavovali a vysvetľovali, prečo
tomu tak je.

[10] Ísť s Kristom, 17.

[11] Ako plynie z toho, čo bolo
doteraz povedané, neznamená to, že
dobro nestojí žiadne úsilie alebo – čo
je to isté –, že zlo by už nebolo nijako
príťažlivé.

[12] Porov. František, Apostu.
Exhorty. Evangelii gaudium (24. 11.
2013), 222-225.

[13] Tamtiež, 223.

[14] Tamtiež.

[15] Sv. Ján Pavol II., Enc. Veritatis
splendor (6. 8. 1993), 64. Text
odkazuje na sv. Tomáša Akvinského,
Summa theologiae, II-II, q. 45, a. 2.



[16] Cesta, 184.

[17] Joseph Ratzinger – Benedikt XVI.,
Ježiš Nazaretský, 2. diel, kap. 7, 3.

[18] Ísť s Kristom, 103.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/uloha-citov-v-osobnej-
formacii/ (26.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/uloha-citov-v-osobnej-formacii/
https://opusdei.org/sk-sk/article/uloha-citov-v-osobnej-formacii/
https://opusdei.org/sk-sk/article/uloha-citov-v-osobnej-formacii/

	Úloha citov v osobnej formácii

