
opusdei.org

Učiť sa milovať

Nový článok v sérii na tému
ľudská láska. „Naše šťastie
závisí od toho, či sa učíme
milovať. Milovať je
najdôležitejšie prikázanie, ktoré
nám Boh dal.“

20.11.2018

Naše veľkolepé povolanie milovať

Naše šťastie závisí od toho, či sa
učíme milovať. „Človek nemôže žiť
bez lásky. Človek ostáva sám sebe
nepochopiteľnou bytosťou a jeho
životu chýba zmysel, ak sa mu



nezjaví Láska, ak sa nestretne s
Láskou, ak ju nezakúsi a určitým
spôsobom si ju neosvojí, ak nemá na
nej živú účasť.“ [1]

Milovať, je najdôležitejšie prikázanie,
ktoré nám Boh dal: „Milovať budeš
Pána, svojho Boha, z celého svojho
srdca, z celej svojej duše, zo všetkých
síl a z celej svojej mysle a svojho
blížneho ako seba samého!“[2] V
tomto odzrkadľujeme samého Krista.
Ak chcem napredovať ako ľudská
bytosť, v prirodzenej aj v
nadprirodzenej sfére, vyžaduje si to
život lásky. „Kto ostáva v láske,
ostáva v Bohu a Boh ostáva v
ňom.“[3]

Falošné formy lásky: impulzívne a
egocentrické rozhodnutia

“Slovo láska sa stalo
najpoužívanejším i
najzneužívanejším slovom, s ktorým
dnes spájame celkom odlišné
významy,” napísal pápež Benedikt



XVI [4] V spoločnosti vládnucej
zmyslami a odmietaním oboch,
racionality a obety, môžeme veľmi
ľahko lásku predefinovať v
impulzívnych výrazoch. Láska je
príliš často obmedzovaná na
romantickú alebo vzájomnú
príťažlivosť, ale toto je veľmi plytké
chápanie lásky. Existuje veľké
množstvo zdokumentovaných
experimentov demonštrujúcich, že
prvotná príťažlivosť môže pôsobiť na
prakticky podvedomej úrovni,
vynechajúc ľudský výber a
rozhodnutie. Napríklad,publikovaná
štúdia profesora Adama Arona
dokazuje, že v značnom počte
prípadov iba diskusia osobných
názorov a hľadenie do očí človeku
opačného pohlavia, môže spustiť
romantické spojenie. [5]

Ďalšia štúdia profesora Davida
Peretta poukazuje na podvedomú
tendenciu, byť atraktívni osobám
opačného pohlavia, ktorí vyzerajú



podobne ako my sami alebo naši
rodičia. [6] Na druhej strane, Lucy
Hunt z Texaskej Univerzity uvádza
dôkaz, že čas pred romantickým
zoznámením vedie k obrovskému
vzájomnému poznaniu osobností a
fyzické priťahovanie sa stáva menej
významným; je pravdepodobnejšie,
že takéto vzťahy trvajú dlhšie.[7]

V jadre nadmerného dôrazu na
emócie človeka môže byť nedostatok
formácie v zdržanlivosti a odvahy.
Ako následok, keď sú zapojené city a
emócie, je nemožné jasne myslieť.
Samozrejme, toto nie je nový
problém; dokonca Homér opísal
Afroditu ako “ otrokyňu citov”. Ak
city a emócie nie sú dobre riadené,
môžu oslabiť našu schopnosť vidieť
realitu. Zvyk zdržanlivosti je zvykom
hľadať radosť spôsobom, ktorý je
hlboko racionálny a naplňujúci; zvyk
odvahy je zvyk prekonať strach z
dobrého dôvodu. Základy týchto
návykov sa najlepšie vštepujú, keď je



dieťa veľmi mladé, pretože je
poslušné voči svojim rodičom -
Aristoteles vysvetlil, že ak sa dieťa
naučilo poslúchať svojich rodičov,
keď je malé, je schopné dodržiavať
svoje vlastné zásady, keď je staršie…
ale koľko dospievajúcich a mladých
dospelých si nedokáže povedať, čo
robiť , keď ich budík zazvoní, alebo,
čo je vážnejšie, keď sú zapojené
drogy, alkohol, pohlavie alebo
hazard. Strach z neúspechu alebo
nepohodlie nás zbavuje toho, aby
sme sa vkladali do dobrých
príležitostí a najväčšia túžba po už
zažitých potešeniach nás odvádza od
toho, čo by sme mali urobiť.
Predchádzajúce správanie nás
predurčuje k budúcemu správaniu, a
tam, kde sú naše myšlienky, tam
môžu všetky naše činy nekriticky
nasledovať.

Dokonca, vážnejšie je, že ľudia
začínajú byť neschopní lásky, keď
čelia životu v egoistickom štýle.



Nespútané city sú dosť vážnym
problémom, ale chybný svetový
pohľad na egocentrické právo je
celkom iný problém. Filozof Jozef
Pieper hovorí, že je veľmi ťažké skryť
chýbajúcu zdržanlivosť alebo
odvahu, ale sebeckosť môže byť oveľa
ťažšie spozorovať. Naša kultúra
uchováva individualizmus a kladné
sebahodnotenie: ako rýchlo sme
schopní zverejniť fotografie seba
samých, ponúknuť naše samoľúbe
názory, posudzovať, odpísať druhých
alebo vnucovať názory skôr než
rešpektovať a víťaziť nad srdcom a
mysľou, a ako pomaly reagujeme, keď
máme počúvať druhých, prejaviť
záujem, venovať čas. V rodine je toto
ničivé: manželia a deti sa odcudzujú
a starí rodičia sa utiahli do ich
samoty.

Toto hlbšie neporozumenie lásky
pochádza z vážneho nedostatku
formovania v spravodlivosti. Máme
povinnosť merať všetko, čo robíme,



svojím vplyvom na ľudí okolo nás.
Myslime na príklad Panny Márie,
dokonalej matky, ktorá sa pýta
dieťaťa Krista (ktorý je napriek tomu
bezchybný): ,,Pozri, tvoj otec i ja sme
ťa s bolesťou hľadali!” [8] Celé jej
vzdelávacie zameranie je vštepovať
sebaovládanie založené na
sebavedomí a poznaní povinností
voči druhým. A keď odpoveď jej syna
prekračuje jej chápanie, nesnaží sa
mať posledné slovo.

Čo je teda láska?

V Deus Caritas est, pápež Benedikt
XVI hovoril o troch rozličných typoch
lásky.

eros, „ako láska medzi mužom a
ženou, ktorá sa nerodí z
myslenia a vôle, ale istým
spôsobom je človeku daná a
presahuje ho.“
philia „priateľská láska, ktorá je
najlepšie znázornená Ježišovou
láskou k jeho učeníkom.“

• 

• 



agape, „obetujúca sa láska,
ktorá je pre úžitok druhých,
slobodne sa odovzdá
nepohodliu, dokonca i smrti:
„ Napodobňujte Boha ako
milované deti a žite v láske tak,
ako aj Kristus miluje nás a
vydal seba samého Bohu.“ [9]

Benedikt poznamenáva, že pisatelia
Novej Zmluvy, keď píšu o láske, sa
vyhýbajú slovu eros a pri používaní
slova agape je „nová vízia lásky“,
„ niečo nové a vzdialené
kresťanskému chápaniu lásky.“ [10]
Tvrdí, že eros potrebuje dozrieť do
lásky agape „ lebo inak eros vedie k
úpadku a stráca aj vlastnú identitu,“
a tak tento nový vzťah lásky je
charakterizovaný oboma, dávaním a
prijímaním. „ Kto chce dávať lásku,
sám ju musí prijať ako dar.“ [11]

Láska, správne povedané, preto
môže existovať iba medzi osobami,
ktoré sú schopné vzájomného

• 



sebadarovania, ktoré sa intenzívne
starajú a rešpektujú navzájom.
Takáto láska by mala byť vedená
pravdou, presným hodnotením
druhého a obohatená emóciou.

Pravá láska potom vyžaduje obetu.
Sme povolaní milovať tak ako nás
Ježiš miluje, dávajúc jeho život pre
naše dobro, a dokonca teraz, jazykom
Eucharistie, doslova dávajúc seba
samého. „ Láska k Bohu a láska k
blížnemu sú nerozlučné, sú jediným
prikázaním. Obe však žijú z vľúdnej
lásky Boha, ktorý nás miloval ako
prvý.“ [12]

Čnosti nás posilňujú v láske

Náš život je vtelený, stelesnený.
Emócie sú pre naše bytie prirodzené.
Bez emocionálneho života, ktorý je
hlboko v nás zjednotený s naším
intelektuálnym životom, nevieme
milovať dobre a múdro. Emócie
spúšťajú reakcie ako neudržateľný
hnev, netrpezlivosť, obžerstvo,



žiadostivosť, vzdať sa, keď sú veci
náročné, tieto všetky spôsobujú spúšť
v medziľudskej sfére. City a emócie
sú buď dobré alebo zlé, ale musia byť
v službe poznania a milovania ako
ľudská osoba. To, čo robíme v našich
telách a emocionálnych životoch
musí vplývať na naše osobnosti, na
naše šťastie, na našu dušu. „Ľudská
láska objíma telo a telo tiež vyjadruje
duchovnú lásku. Preto sexualita nie
je niečo čisto biologické, najskôr sa
týka úzkej podstaty osoby.“[14] Pápež
Benedikt XVI v encyklike Deus
Caritas est píše: “ Je to osoba,
zjednotená bytosť tela a duše, ktorá
miluje.” Sú to čnosti, ktoré
vykonávajú integráciu emocionálnej
a racionálnej dimenzie našej
osobnosti. Zrelosť nie je nič iné ako
tento stav čnosti.

Úplnosť života je výsledkom
kardinálnych čností, ktoré sú
potrebné, aby boli prítomné v každej
našej činnosti. Je to vnútorný



poriadok, správny vzťah medzi
rozumom a citmi. So zdržanlivosťou
a odvahou máme stálu schopnosť,
ktorú potrebujeme v našom
emocionálnom živote, skrze múdrosť
nášho myslenia založeného na
realite a spravodlivosti berieme ľudí
okolo nás do úvahy vo všetkom, čo
robíme.

Múdrosť hrá vedúcu rolu. Sv.
Tomáš rozumie múdrosť ako
dokonalosť vedomia, stálu
pripravenosť robiť rozhodnutia
na základe reality, poznanie, že
cieľom nášho života je milovať
dobro a napĺňať ho. To je
zdrojom úprimnosti a pokory.
Spravodlivosť je druhý najväčší
predpoklad poznania našich
povinností voči druhým, v
prvom rade voči Bohu, ale tiež
voči členom rodiny, priateľom a
celému ľudstvu. Spravodlivosť
je zdrojom štedrosti, zbožnosti a

• 

• 



náboženskej a synovskej
povinnosti.
Odvaha a zdržanlivosť sú
obvyklými emocionálnymi
reakciami, bez ktorých je náš
rozum ľahko oklamaný. Sú
dobrým zvykom prijímania
vedenia rozumom v našich
túžbach zmyslov a v našom
odpore voči ťažkostiam.

Stručne povedané, cieľom čností je
umožniť nám lepšie dosiahnuť
realitu a rozumne reagovať na voľby
lásky. Zdržanlivosť a odvaha
oslobodzujú od rušivých účinkov
našej vlastnej sebestačnosti, našich
obáv a rozptýlení. V kontexte dobre
riadených emócií, múdrosť
transformuje poznanie pravdy do
rozhodnutí. Vo svetle spravodlivosti
sú tieto rozhodnutia voľbou lásky k
druhým. Čím viac budeme vnútorne
bojovať, aby sme boli cnostní, tým
ľahšie sa spojíme s ostatnými, čím
lepšie sú naše voľby vo vzťahoch,

• 



tým lepšie sú naše voľby v živote,
tým viac sme schopní hľadať Boha a
sme šťastnejší.

Uchopenie pravdy nás posilňuje v
láske. Čím viac niekoho poznáme,
tým viac ho môžeme milovať. V diele
Láska a Zodpovednosť sv. Ján Pavol
II. Tvrdí, že láska je “ vždy
vzájomným vzťahom medzi
osobami,” v skutočnosti, “zjednotenie
osôb” a to je “autentický záväzok
slobodnej vôle osoby, vychádzajúcej z
pravdy o druhej osobe.” [15]

Pápež František v Lumen Fidei
zdôraznil: „Ako láska potrebuje
pravdu, aj pravda potrebuje lásku...
Ak láska nemá vzťah k pravde, je
podriadená meniacim sa citom a
neprekoná skúšku času. Pravá láska
však zjednocuje všetky prvky našej
osoby a stáva sa novým svetlom k
veľkému a plnému životu. Bez
pravdy láska nemôže ponúknuť
pevný zväzok, nedokáže preniesť ja z



jeho izolovanosti ani ho vyslobodiť z
prchavého okamihu, aby budovalo
život a prinášalo ovocie... Bez lásky
sa pravda stáva pre konkrétny
ľudský život chladnou, neosobnou a
utláčajúcou... Kto miluje, ten chápe,
že láska je skúsenosťou pravdy, že
ona sama otvára naše oči, aby sme
videli celú skutočnosť novým
spôsobom – v zjednotení s milovanou
osobou.[16]To platí aj pre
nadprirodzené skutočnosti. Aby sme
odpovedali na prirodzené
skutočnosti, potrebujeme múdrosť,
ale na to, aby sme odpovedali na
nadprirodzené skutočnosti,
potrebujeme svetlo a dar viery.
Pravda má jej vlastnú silu.. v oboch
prirodzených aj v nadprirodzených
sférach. Preto, čím silnejšia je naša
viera, tým viac milujeme. Kardinálne
čnosti tvoria základ pre
nadprirodzený život, diposnujúc nás
hľadať pravdu a myslieť jasne so
všetkými integrovanými zdrojmi
našej hlavy a srdca. Reagujeme na



odhalené pravdy spôsobom, ktorý
nie je ani plytký a sentimentálny, ani
neosobný a chladný. Čím väčší je náš
zvyk hľadať pravdu, tým viac sa
naozaj priťahujeme k odhalenej
pravde; čím väčší je náš zvyk
vernosti a dôvery voči tým, ktorí nás
milujú, tým viac sa môže dar nádeje
zakoreniť v našich dušiach.

Sme zdokonaľovaní
nadprirodzenými cnosťami.
Dobročinnosť je kulminujúcou
cnosťou, ktorou sme schopní milovať
Boha a milovať iných v Bohu.
Kresťan miluje týmto čistým
spôsobom. Len tí, čistého srdca, ktorí
najprv milujú Boha vo všetkom,
môžu vidieť, ako Boh pracuje vo
svete, v ich živote a rodine. Pravda a
láska, viera a láska sú navzájom
závislé.

Preto sa stávame osobami, ktoré si
Boh želal mať, pre ktoré nás stvoril,
obohatil jeho životom. Čoraz viac sa



stávame osobami otvorenými pre
realitu, pravdu o sebe a iných, o
Bohu a o našom vzťahu k nemu.
Stávame sa schopní reagovať na túto
pravdu s vďačnosťou a
sebadarovaním. Naučili sme sa
milovať a sme schopní naučiť
ostatných a deti, o ktoré sa staráme,
milovať dobre. Základným
predpokladom pre toto všetko je
život morálnej a nadprirodzenej
čnosti.

Andrew Mullins

[1] Sv. Ján Pavol II, Redemptor
Hominis, 10.

[2] Lk 10,27.

[3] 1 Jn 4:16.

[4] Benedict XVI, Deus Caritas Est, 2.

[5] Aron, A., Melinat, E., Aron, E. N.,
Vallone, R., & Bator, R. (1997), 'The
experimental generation of

https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/c/redemptor-hominis
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/c/redemptor-hominis
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/c/encyklika-deus-caritas-est-boh-je-laska
https://www.stafforini.com/txt/Aron%20et%20al%20-%20The%20experimental%20generation%20of%20interpersonal%20closeness.pdf
https://www.stafforini.com/txt/Aron%20et%20al%20-%20The%20experimental%20generation%20of%20interpersonal%20closeness.pdf


interpersonal closeness: A procedure
and some preliminary findings.' in 
Personality and Social Psychology
Bulletin, 23, 363-377.

[6] See Perrett’s website at
www.perceptionlab.com.

[7] Hunt, L. L., Eastwick, P. W., &
Finkel, E. J. (in press), ‘Leveling the
playing field: Acquaintance length
predicts reduced assortative mating
on attractiveness’ inPsychological
Science.

[8] Lk 2,48.

[9] Ef 5,1-2.

[10]Deus Caritas Est, 3.

[11]Deus Caritas Est, 7.

[12]Deus Caritas Est, 18.

[13] Efezanom 3,15; Ján Pavol II, 
Familiaris Consortio, 14.

https://www.stafforini.com/txt/Aron%20et%20al%20-%20The%20experimental%20generation%20of%20interpersonal%20closeness.pdf
https://www.stafforini.com/txt/Aron%20et%20al%20-%20The%20experimental%20generation%20of%20interpersonal%20closeness.pdf
https://pauleastwick.com/hunt/
https://pauleastwick.com/hunt/
https://pauleastwick.com/hunt/
https://pauleastwick.com/hunt/
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/c/encyklika-deus-caritas-est-boh-je-laska
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/c/encyklika-deus-caritas-est-boh-je-laska
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/c/encyklika-deus-caritas-est-boh-je-laska
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/c/encyklika-deus-caritas-est-boh-je-laska
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/c/encyklika-deus-caritas-est-boh-je-laska
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/c/encyklika-deus-caritas-est-boh-je-laska
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/c/familiaris-consortio


[14] Pápežská rada pre rodinu,
Pravda a význam ľudskej sexuality
(1995).

[15] Karol Woytyla, Láska a
Zodpovednosť, San Francisco: Ignác
(original Polish edition: 1960), 123.

[16] Pápež Františk, Lumen Fidei, 27.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/ucit-sa-milovat/
(25.01.2026)

https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/c/encyklika-lumen-fidei
https://opusdei.org/sk-sk/article/ucit-sa-milovat/
https://opusdei.org/sk-sk/article/ucit-sa-milovat/

	Učiť sa milovať

