
opusdei.org

Sviatostné
rozhrešenie, cesta
slobody a lásky voči
Bohu

Tí, ktorí sa v mladosti priblížili
k Dielu a jeho Zakladateľovi,
cítili ten jemný a rozhodný
impulz zamilovať sa do Pána.
Aké jednoduché a príťažlivé je
často využívať tieto príležitosti,
najmä sviatosť zmierenia, kde
sa necháme „zasiahnuť
Kristom“ (Benedikt XVI.).

18.09.2024



Spoveď je nekonečný poklad — ako
každá sviatosť — pre kresťanov
všetkých čias. Tam sa stretávame s
neobmedzeným milosrdenstvom
Pána. Tam sa znovu stávame sami
sebou a s dôverou sa opäť
odovzdávame do Božích rúk, s
neotrasiteľnou radosťou. Sviatostná
spoveď je cestou slobody a lásky voči
Pánovi.

Súvislý odkaz: Kresťanské formačné
prostriedky pre mládež

V centrách Diela sa kňazi venujú
okrem iného aj vysluhovaniu tejto
sviatosti a v tomto kontexte tiež
poskytujú duchovné sprevádzanie,
ktoré pomáha každému človeku
priblížiť sa k Pánovi[1].

https://opusdei.org/sk-sk/article/spoved/
https://opusdei.org/sk-sk/article/spoved/
https://opusdei.org/es-es/page/formacion-cristiana-jovenes/
https://opusdei.org/es-es/page/formacion-cristiana-jovenes/
https://opusdei.org/sk-sk/article/duchovne-sprevadzanie/


Sviatosť rozhrešenia a kresťanský
život

Potrebujeme milosť, ktorú nám Pán
udeľuje prostredníctvom sviatostí.
Novosť v našom živote prichádza
práve skrze túto účasť na Božom
živote.

Sv. Josemaría bláznivo miloval tieto
„stopy Krista“[2] a povzbudzoval
každého, koho stretol, aby s
oddanosťou prijímal sviatosti a žil
kresťanský život. Inšpirovaný
podobenstvom o márnotratnom
synovi vyzýval „vrátiť sa do domu
Otca prostredníctvom tejto sviatosti
odpustenia, v ktorej, keď vyznávame
svoje hriechy, obliekame si Krista a
stávame sa tak jeho bratmi, členmi
Božej rodiny“[3].

Katechizmus Katolíckej Cirkvi
pripomína, že „iba Boh odpúšťa
hriechy (porov. Mk 2,7). Ježiš je Boží
Syn a hovorí o sebe: ‚Syn človeka má
moc odpúšťať hriechy na zemi‘ (Mk



2,10) a vykonáva túto božskú moc:
‚Tvoje hriechy sú ti odpustené‘ (Mk
2,5; Lk 7,48)”[4].Ďalej uvádza aj toto:
na večer dňa Vzkriesenia sa učeníci
zhromaždili v dome s dverami
zamknutými zo strachu pred Židmi
(porov. Jn 20,19). Pán sa postavil
medzi nich „a hovoril im: „Prijmite
Ducha Svätého. Komu odpustíte
hriechy, budú mu odpustené, komu
ich zadržíte, budú zadržané.““ (Jn 20,
22-23).

„Na základe svojej božskej autority
Ježiš odovzdáva túto moc ľuďom, aby
ju vykonávali v jeho mene“[5], takže
kňazi môžu odpúšťať hriechy a
prinavracať pokoj do svedomia.

Cirkev chráni posvätnú dôveru
medzi osobou, ktorá vyznáva svoj
hriech, a Bohom, a nič a nikto ju
nemôže porušiť. Mlčanie, ku ktorému
je kňaz viazaný vo veciach týkajúcich
sa spovede, sa nazýva „sviatostné
tajomstvo“[6].Mlčanie ohľadom



duchovného sprevádzania je
podobné tomu, čo sa v iných
záležitostiach označuje ako „de
oficio“, avšak — logicky — oveľa
kvalifikovanejšie… pretože ide o
posvätný obsah, ktorý patrí Bohu a
srdcu každej osoby.

Kňazi a spoveď pri práci sv.
Rafaela

V centrách Diela venovaných 
činnosti svätého Rafaela sa kňazi
snažia venovať potrebný čas ľuďom,
ktorí sa chcú vyspovedať a mať
duchovné vedenie. V období
mladosti, keď sa formuje osobnosť, je
neoceniteľnou pomocou možnosť
rozprávať o veciach duše a zveriť
Bohu svoje hriechy, chyby a zlyhania.

Svätý Josemaría sa dlho a s veľkou
vierou modlil za veriacich Diela,
ktorí mali prijať kňazskú vysviacku.
Veľmi sa usiloval o ich formáciu, aby
s veľkou jemnosťou pristupovali k
Pánovi vo sviatostiach a k dušiam,

https://opusdei.org/sk-sk/article/sv-josemaria-a-archanjeli/


ktoré sa k ich službe približovali.
Jeho kňazská duša sa nejakým
spôsobom odovzdáva jeho kňazským
synom. Jednoduchým spôsobom to
ilustruje príbeh z počiatkov Diela v
Argentíne, ktorý rozpráva Ana María
Brun, jedna z prvých osôb, ktorá sa v
mladosti priblížila k Dielu v tejto
krajine.

„Ubiehali roky: dvadsaťpäť,
dvadsaťšesť, dvadsaťsedem... až
jedného dňa mi moja sestra
povedala, že v kostole Socorro, na
rohu ulíc Suipacha a Juncal, je kňaz,
ktorý veľmi dobre spovedá. Išla som
tam. Nad spovednicou bol malý
nápis s menom: ‚otec R. F. Vallespín‘.
Vyspovedala som sa a bola som taká
spokojná, akoby som sa u neho
spovedala celý život. Neskôr som sa
dozvedela, že otec Ricardo bol
jedným z prvých členov Opus Dei a
že v roku 1949, po vykonávaní svojej
profesie architekta prijal kňazskú
vysviacku“[7].



Ricardo Fernández Vallespín žil so
zakladateľom a naučil sa na jeho
príklade obetovať sa za duše ako laik
a neskôr ako kňaz. Odišiel pracovať
na apoštolskej práci do Argentíny,
konkrétne do Rosaria a neskôr do
Buenos Aires.

Hoci má každý kňaz svoju osobnosť,
usiluje sa stať všetkým pre
všetkých[8], aby jeho stav Pánovho
nástroja umožnil prenášať milosť a
pomoc duchovného vedenia na duše,
ktoré sú mu zverené[9].

Preto je pristupovanie ku kňazovi
veľkým skutkom viery: skrze neho —
vo sviatostiach — sa nás dotýka Ježiš
Kristus, nášho súčasného života. A s
touto vierou napĺňa Pán našu dušu
veľkými darmi, pre nás aj pre
ostatných.

Začínať a znovu začínať so
spoveďou



Spoveď vracia duši zdravie a očisťuje
nás od našich spáchaných
nedostatkov. Vlastné kresťanovi je
začínať a znovu začínať[10]

prostredníctvom tohto Božieho
prostriedku. Z tohto pramení radosť
zo spovede, „nielen z ťažkých
hriechov, ale aj z našich ľahkých
hriechov a dokonca aj z
nedostatkov“[11].

Pápež František to vysvetľuje takto:
„Koľkokrát sa cítime sami a strácame
niť života. Koľkokrát už nevieme, ako
začať odznova, zaťažení únavou z
prijatia seba samých. Potrebujeme
znovu začať (…). Kresťan sa rodí s
odpustením, ktoré prijíma v krste. A
vždy sa rodí znova práve odtiaľ: z
prekvapivého Božieho odpustenia, z
jeho milosrdenstva, ktoré nás
obnovuje. Len tým, že sa cítime
odpustení, môžeme vyjsť obnovení,
po tom, čo sme zažili radosť z toho, že
sme úplne milovaní Otcom. Len cez
Božie odpustenie sa v nás dejú



skutočne nové veci (…). Prijatie
odpustenia hriechov
prostredníctvom kňaza je vždy
novou, originálnou a
nenapodobiteľnou skúsenosťou“[12].

Pedro Casciaro rozpráva, že tri roky
po svojom príchode do Madridu (v
školskom roku 1931-32) mu jeho
priateľ hovoril o otcovi Josemaríovi
Escrivá. Nebol zvlášť zbožný (nechcel
sa miešať s kňazmi) a hoci sa niekedy
priblížil ku spovednici, nemal stáleho
spovedníka, pričom si vždy dával
pozor, aby si udržiaval odstup. Jeho
priateľ Augustín naňho naliehal, ale
Pedro zdvorilo a s trochou irónie
odmietal pozvanie. Koncom januára
1935 nakoniec súhlasil a predstavil
ho zakladateľovi Opus Dei.
„Nepamätám si presne, ako dlho sme
sa rozprávali; najpravdepodobnejšie
to nebolo viac ako trištvrte hodiny.
Pamätám si len, že keď som sa lúčil,
povedal som: — Otec, chcel by som,
aby ste boli mojím duchovným



vodcom.[13]“ Potom sa začali
pravidelne stretávať a tieto stretnutia
zmenili jeho dušu. „Postupne, ako
som sa rozprával s Otcom a otváral
mu svoju dušu, objavoval som
jemnosť jeho spirituality, jeho
výnimočnú inteligenciu a hlbokú
kultúru. A najmä jeho obrovskú
schopnosť milovať a jeho veľké
pochopenie.[14]“

Rásť zvnútra: spoveď a pravidelné
duchovné sprevádzanie

V katechéze pre deti, ktoré sa
pripravovali na prvé sväté
prijímanie, Benedikt XVI.
vysvetľoval: „Je pravda, že naše
hriechy sú takmer vždy tie isté, ale
svoje domy, izby upratujeme aspoň
raz týždenne, aj keď je špina vždy
rovnaká, aby sme žili na čistom
mieste, aby sme mohli začať
odznova. Inak by sa možno špina
nevidela, ale by sa hromadila. Niečo
podobné platí aj pre dušu, pre mňa



samého; ak sa nikdy nespovedám,
duša sa zanedbáva a nakoniec som
so sebou vždy spokojný a už
nerozumiem, že sa musím snažiť byť
lepší, že musím napredovať. A toto
očistenie duše, ktoré nám Ježiš dáva
vo sviatosti zmierenia, nám pomáha
mať prebudenejšie a otvorenejšie
svedomie, a taktiež duchovne a
ľudsky dozrievať (…). Je to veľmi
užitočné na udržiavanie (...) krásy
duše a na postupné dozrievanie v
živote.[15]“

Častá spoveď a možnosť mať
spovedníka, ktorý nás pozná a môže
nám pomáhať s jemnosťou a hĺbkou –
pretože vie, akí sme a aký je náš život
– sú tiež súčasťou bohatstva Cirkvi
počas stáročí. „Zvyčajná spoveď
všedných hriechov pomáha formovať
svedomie, bojovať proti zlým
sklonom, nechať sa uzdravovať
Kristom, napredovať v živote Ducha.
Keď veriaci často prijíma tento
sviatostný dar Otcovho



milosrdenstva, je tým podnecovaný
byť aj on milosrdný (porov. Lk 6,36).
[16]“

Príklad plný poslušnosti Božiemu
pôsobeniu je príbeh Guadalupe Ortiz
de Landázuri. V jednej z jej biografií
sa píše, že jedného popoludnia
koncom januára 1944 v Madride:
„Prostredníctvom kolegu, s ktorým
som mala priateľský a dôverný vzťah,
Jesúsa Serrano de Pablo, ktorému
som sa zverila so svojou túžbou mať
duchovného vodcu, som sa
telefonicky spojila a išla na adresu,
ktorú mi dali, aby som spoznala otca
Josemaríu Escrivá de Balaguer, o
ktorom som dovtedy nevedela vôbec
nič, ani o existencii Opus Dei.
Stretnutie bolo rozhodujúce v mojom
živote, odohralo sa v malom
domčeku v Colonia del Viso (Jorge
Manrique 19), ktorý bol vtedy takmer
na okraji Madridu.



V jasnom salóniku čalúnený
tmavoružovou sa objavila postava
Otca, sadli sme si a on sa ma opýtal:
'Čo odo mňa chceš?'. Bez toho, aby
som vedela prečo, som odpovedala:
'Myslím, že mám povolanie.' Otec sa
na mňa pozrel... 'To ti ja nemôžem
povedať. Ak chceš, môžem byť tvojím
duchovným vodcom, spovedať ťa,
spoznať ťa, atď.' To bolo presne to, čo
som hľadala. Mala som jasný pocit, že
Boh ku mne hovorí prostredníctvom
tohto kňaza, nielen jeho slovami, ale
aj jeho modlitbou za mňa, ktorá sa
odrážala v mojich myšlienkach a v
tom, čo som hovorila.

Cítila som veľkú, silnú vieru, ktorá
bola odrazom tej jeho, a vnútorne
som sa odovzdala do jeho rúk na celý
život“[17].

Často na to, aby sme mohli pocítiť
odraz viery a spojenie s Ježišom
Kristom, potrebujeme duchovné
sprevádzanie, ktoré sa môže udiať



počas alebo mimo spovede. Preto nás
mnohokrát, keď nám niekto pomôže
postaviť sa pred Boha so všetkým, čo
sme, privádza k tomu, aby sme
objavili hlboký zmysel našej
existencie, povolanie, ku ktorému
sme povolaní, a ten príbeh lásky, do
ktorého nás Pán volá.

[1] Existujú aj rozhovory duchovného
sprevádzania s laikmi; tu sa bude
hovoriť o tých, ktoré majú na starosti
kňazi.

[2] Sv. Josemaría, Rozhovory, č. 115.

[3] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 64.

[4] KKC, č. 1441.

[5] Tamtiež.

[6] Porov. Kódex Kánonického Práva,
kán. 983 a nasledovné.



[7] José Miguel Cejas, Los cerezos en
flor, Rialp, Madrid 2013, s. 69. Príbeh
od Ana María Brun, argentínčanky,
ktorá po požiadaní o prijatie do Opus
Dei za numerárku, odišla začať Dielo
v Japonsku.

[8] Porov. 1Kor 9,22.

[9] „Úlohu duchovného vedenia treba
zamerať tak, aby sa nevytvárali
bytosti bez vlastného úsudku, ktoré
sa obmedzujú len na mechanické
vykonávanie toho, čo im niekto iný
povie; naopak, duchovné vedenie by
malo smerovať k formovaniu ľudí s
kritickým myslením. A kritické
myslenie predpokladá zrelosť,
pevnosť presvedčení, dostatočnú
znalosť učenia, jemnosť ducha a
výchovu vôle“ (Sv. Josemaría, 
Rozhovory, č.93).

[10] Porov. Sv. Josemaría, Cesta, č. 292.

[11] S. Josemaría, En diálogo con el
Señor, 90. Dodáva k tomuto bodu aj:



„Sviatosti udeľujú milosť ex opere
operato – z vlastnej sily sviatosti – a
tiež ex opere operantis, v závislosti od
dispozícií toho, kto ich prijíma.“

[12] Papa Francisco, homília, 30-
III-2019.

[13] Pedro Casciaro, Ani ve snu!, Axis,
2011.

[14] Tamtiež.

[15] Benedikt XVI, stretnutie s deťmi,
ktoré sa pripravovali na prvé sväté
prijímanie na námestí Sv. Petra, 15-
X-2005.

[16]KKC, č. 1458.

[17] M. Montero, En vanguardia:
Guadalupe Ortiz de Landázuri
(1916-1975), verzia epub. Citácia je
prebratá z Generálneho Archívu
Prelatúry-AGP- zo sekcie blah.
Guadalupe -GOL-, s ref. E00204 z 13-



VII-1975. Kurzíva je v origináli
podčiarknutá.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/sviatostne-rozhresenie-
cesta-slobody-a-lasky-voci-bohu/

(23.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/sviatostne-rozhresenie-cesta-slobody-a-lasky-voci-bohu/
https://opusdei.org/sk-sk/article/sviatostne-rozhresenie-cesta-slobody-a-lasky-voci-bohu/
https://opusdei.org/sk-sk/article/sviatostne-rozhresenie-cesta-slobody-a-lasky-voci-bohu/

	Sviatostné rozhrešenie, cesta slobody a lásky voči Bohu

