
opusdei.org

Svätý Jozef v
kresťanskom živote
a v učení svätého
Josemaríu

Štúdia uverejnená v Romane č.
59 o úcte svätého Jozefa.
Autorom je Lucas F. Mateo-
Seco.

20.03.2025

Štúdia[1] uverejnená v Romane č. 59 o
úcte svätého Jozefa. Autorom je
Lucas F. Mateo-Seco.



Úcta k svätému Jozefovi bola v duši
svätého Josemaríu hlboko
zakorenená už od útleho detstva. Keď
spomínal, ako v roku 1934 zveril
svätému patriarchovi kroky na
získanie prvého svätostánku, v roku
1971 poznamenal: V hĺbke duše som
už mal túto úctu k svätému
Jozefovi, ktorú som vám vštepil.[2]

Táto úcta je prítomná, pevná a jasná,
v spisoch z roku 1933 – hoci svätý
Josemaría ju už nejaký čas prežíval,
ako možno vidieť vo Svätom ruženci,
z roku 1931 – a zostala živá a hrejivá
až do konca jeho života, pričom v
posledných rokoch života zažila
pozoruhodný rast[3].

1. Úvod

V troch bodoch, ktoré v Ceste venuje
úcte k svätému Jozefovi, sa už
objavujú niektoré teologické dôvody,
na ktorých túto úctu zakladá. V bode
559 píše: Svätý Jozef, Kristov otec,



je aj tvojím otcom a pánom. —
Utiekaj sa k nemu[4].

Významná je sila, s akou nazýva
svätého Jozefa Kristovým otcom.
Neskôr, v homílii z 19-III-1963, ktorá
je celá venovaná svätému Jozefovi[5],
jasne vyjadrí zmysel, v ktorom
hovorí o tomto otcovstve, a to podľa
známej úvahy svätého Augustína v 
Sermo 51, 20: Pán sa nenarodil z
Jozefovho semena. Predsa však,
vďaka jeho zbožnosti a láske,
narodil sa Jozefovi syn z Panny
Márie, ktorý bol Božím Synom[6].
Pre svätého Jozefa otcovstvo vo
vzťahu k Ježišovi nie je otcovstvom
podľa tela, ale je to skutočné a 
jedinečné otcovstvo, ktoré pramení z
jeho pravého manželstva s Máriou a
z jeho veľmi osobitného poslania, a
ktoré je dôvodom, prečo ho Cirkev a
každý kresťan vzývajú aj ako „Otca a
Pána“.



V tej istej homílii, ktorú sme práve
citovali, svätý Josemaría hovorí: Už
veľa rokov rád vzývam láskavým
titulom: Náš Otec a Pán[7]. A
vysvetľuje: Svätý Jozef je naozaj
otcom i pánom, ochraňujúcim a
sprevádzajúcim na pozemskej púti
tých, čo si ho ctia, tak, ako
ochraňoval a sprevádzal Ježiša,
zatiaľ čo rástol a stával sa z neho
muž[8].

Pedro Rodríguez v kriticko-
historickom vydaní Cesty
poznamenáva, že svätý Josemaría
mohol prevziať výraz Otec a Pán od
svätej Terézie od Ježiša, ktorá mala
taký vplyv na úctu k svätému
Jozefovi nielen v Karmelu, ale v celej
Cirkvi[9].

V Ceste sa dôsledky tohto „otcovstva“
sústreďujú v učení svätého Jozefa o
„vnútornom živote“. Bod 560 hovorí: 
Svätý Jozef, náš otec a pán, je
učiteľom vnútorného života. —



Odovzdaj sa mu pod ochranu a
pocítiš účinok jeho moci. A bod 561:
Svätá Terézia vo svojom životopise
o svätom Jozefovi napísala: Kto
nenachádza učiteľa, ktorý by ho
naučil modliť sa, nech si vezme za
učiteľa tohto slávneho svätca a
nepomýli si cestu. — Je to rada
skúsenej duše. Nasleduj ju.
Dôvodom, ktorý svätý Josemaría
uvádza na potvrdenie týchto dvoch
rád, je dôverný a nepretržitý vzťah,
ktorý mal svätý Jozef s Ježišom a
Máriou počas celého svojho života.

Tri vyššie uvedené body Cesty situujú
myšlienky svätého Josemaríu o
svätom Jozefovi do dvoch základných
súradníc: pravdy o jeho otcovstve
nad Ježišom a vplyvu svätého
patriarchu v dejinách spásy. Tieto
body svedčia o zrelom jozefologickom
myslení a pevnom teologickom
presvedčení už od prvých prejavov.
Svedčí o tom jednoduchá pevnosť, s
akou bez akéhokoľvek zaváhania



nazýva svätého Jozefa Ježišovým
„otcom“[10].

2. Silná predchádzajúca tradícia

Svätý Josemaría s triezvosťou reči a
presnosťou jazyka, ktoré ho
charakterizovali, vedel, že je
súčasťou pevnej cirkevnej tradície
teológie a úcty k svätému
patriarchovi. Jeho úvahy o svätom
Jozefovi sú bohaté, pevné a stále a
objavuje sa v nich spolu s iniciatívou
vlastnou jemnej zbožnosti pohnutej
Duchom Svätým veľkolepá znalosť
teologických otázok týkajúcich sa
svätého Jozefa a vedomie, že kráča
po bezpečnej pôde[11].

Ako je známe, v roku 1870 Pius IX.
dekrétom Quemadmodum Deus (8.
decembra 1870) vyhlásil svätého
Jozefa za patróna univerzálnej Cirkvi
a 15. augusta 1889 Lev XIII. vydal
encykliku Quamquam pluries
venovanú svätému patriarchovi. V
tejto encyklike, vyznačujúcej sa



veľkou myšlienkovou živosťou, sa
základné línie teológie svätého Jozefa
preberajú práve pri uvádzaní
dôvodov, prečo ho treba považovať
za patróna univerzálnej Cirkvi.

Prvým dôvodom, ktorý pápež
uvádza, je skutočnosť, že svätý Jozef
je manželom Panny Márie, a teda 
otcom Ježiša, ktoré je dobrom – 
bonum prolis (dobro potomstva) –
tohto manželstva. V pápežovom texte
je pravda o manželstve Panny Márie
a svätého Jozefa nepochybná a vedie
priamo k pravde o otcovstve svätého
Jozefa k Ježišovi. Obe skutočnosti –
manželstvo a otcovstvo – predstavujú
dve základné črty božského
povolania svätého Jozefa: bol
povolaný plniť tieto dve úlohy, ktoré
si Boh sám o sebe želal, v ich vlastnej
hodnote. Práve v tomto povolaní
nachádzajú zmysel svojej existencie
ostatné milosti, ktoré svätý Jozef
dostal; v ňom sa teda nachádza



konečný dôvod „jeho dôstojnosti,
jeho svätosti a jeho slávy“[12].

Podľa Leva XIII. je manželstvo
svätého Jozefa s Pannou Máriou
konečným dôvodom všetkého, čo
sprevádza postavu svätého Jozefa,
pretože pravda a dokonalosť tohto
manželstva „vyžaduje“ účasť na jeho
dobrách a najmä na dobre potomstva,
aj keď bolo potomstvo splodené
panensky. Pápež nazýva toto
manželstvo „najvyšším spolužitím a
priateľstvom, ku ktorému sa
pridružuje spoločenstvo dobier“, a
hovorí, že svätý Jozef bol daný Panne
nielen ako „spoločník v živote,
svedok panenstva a strážca
čestnosti“, ale aj ako účastník na jej
„vznešenej veľkosti“. Je teda
„legitímnym a prirodzeným strážcom
Svätej rodiny“[13].

Lev XIII. v tomto nadväzuje na
myšlienkovú líniu, ktorú vyjadrili už
svätý Ambróz a svätý Augustín a



ktorá nachádza jednu zo svojich
najdokonalejších formulácií u
svätého Tomáša Akvinského: medzi
svätou Máriou a svätým Jozefom
bolo pravé a dokonalé manželstvo.
Vzhľadom na večné panenstvo Panny
Márie mali niektorí starovekí autori
isté ťažkosti s tým, aby tento zväzok
považovali za pravé manželstvo[14].
Tieto váhania v prospech pravosti
manželstva rozptýlili okrem iných
príčin aj rozhodujúce stanovisko,
ktoré zaujali svätý Ambróz[15] a svätý
Augustín[16]. To však nebránilo
významným autorom, ako bol svätý
Bernard (+1153), aby boli veľmi
opatrní v otázke potvrdenia
manželstva medzi svätým Jozefom a
Pannou Máriou, alebo aby ho
nehodnotili ako základný prvok
jozefínskej teológie[17]. Postoj svätého
Tomáša Akvinského (+1274)
nenecháva priestor na pochybnosti:
zväzok medzi Jozefom a Máriou bol
pravým a dokonalým manželstvom,



pretože v ňom došlo k manželskému
spojeniu ich duší[18].

Netreba zabúdať, že považovať
zväzok medzi Jozefom a Máriou za
pravé manželstvo zodpovedá jazyku
Nového zákona, ktorý neváha nazvať
Máriu „manželkou“ Jozefa: o
Máriinom panenstve sa nehovorí
nejednoznačne ani na tých miestach,
kde je nazvaná Jozefovou manželkou
(porov. napr. Mt 1, 16-25), ani sa
neváha nazvať Jozefa Ježišovým
otcom, ani ho ako takého ukázať
(porov. napr. Lk 2, 21-49).

3. Postava svätého Jozefa v učení
svätého Josemaríu

Svätý Josemaría už vo svojich prvých
spisoch opisuje postavu svätého
Jozefa ako mladého muža, možno o
niečo staršieho ako Panna Mária, ale
v plnosti sily a života: Svätý
patriarcha nebol starý muž, ale
mladý, silný, odolný, s veľkou
vernosťou a pevnosťou. Sväté



písmo ho definuje jedným slovom:
spravodlivý (porov. Mt 1, 20-21).
Jozef bol spravodlivý muž, muž
plný všetkých čností, ako sa patrí
na toho, kto mal byť Božím
ochrancom na zemi[19].

V pozadí tohto opisu je presvedčenie,
že Boh pri udeľovaní povolania
obdarúva toho, kto ho prijíma,
príslušnými milosťami, a že teda
svätého Jozefa ozdobil tými darmi
prirodzenosti a milosti, ktoré z neho
urobili dôstojného manžela svätej
Márie a hlavu Svätej rodiny; je tiež
zrejmé, že podobne ako v prípade
Panny Márie úloha svätého Jozefa
nie je vedľajšia, ale je podstatnou
súčasťou Božieho plánu spásy.

V kázni svätého Josemaríu sa dôraz
na mladosť svätého Jozefa zakladá aj
na troch základných dôvodoch: na
zdravom rozume pri čítaní Svätého
písma (jeho zasnúbenie sa vždy
predstavuje ako normálne



zasnúbenie a manželstvo mladej
ženy so starým mužom by nebolo
normálne), na spoločenstve duší,
ktoré je vlastné manželstvu (láska,
ktorá medzi nimi existuje), a
predovšetkým na presvedčení, že
svätá čistota nie je otázkou veku, ale
pramení z lásky: Nestotožňujem sa
s klasickým spôsobom
zobrazovania svätého Jozefa ako
starca, hoci sa to dialo s dobrým
úmyslom zdôrazniť Máriino trvalé
panenstvo. Predstavujem si ho ako
mladého, silného, možno o
niekoľko rokov staršieho než
Panna Mária, ale v plnom rozkvete
veku a životnej energie. Na to, aby
človek žil cnosť čistoty, nemusí
čakať na starobu a nedostatok síl.
Čistota sa rodí z lásky a čistej
láske neprekáža ani fyzická
zdatnosť, ani radosť mladosti.
Mladé bolo srdce i telo svätého
Jozefa, keď uzavrel manželstvo s
Máriou; keď sa dozvedel tajomstvo
jej Božieho materstva; keď s ňou



žil, rešpektujúc jej neporušenosť,
ktorú chcel Boh zanechať svetu
ako ďalšie znamenie svojho
príchodu medzi ľudské tvory[20]. Pre
svätého Josemaríu je „neprijateľné“
predstavovať svätého Jozefa ako
starca, aby sa umlčalo nesprávne
zmýšľanie[21]. Rovnako neprijateľné
by bolo nielen pochybovať o
pravdivosti jeho manželstva s
Máriou, ale aj ignorovať lásku, ktorá
medzi nimi existovala.

3.1. Láska medzi svätým Jozefom a
Pannou Máriou

Mons. Javier Echevarría ponúka
cenné svedectvo o tom, ako svätý
Josemaría videl vzťah medzi Máriou
a Jozefom v jeho slovách pred
Pannou Máriou Guadalupskou: 
Rodina, ktorú tvoria mladý,
čestný, pracovitý, silný muž a žena,
takmer dieťa, ktorí svojím
zasnúbením naplneným čistou
láskou nachádzajú vo svojom



živote ovocie Božej lásky k ľuďom.
Ona má pokoru nič nehovoriť: aké
to poučenie pre nás všetkých, ktorí
sme vždy pripravení spievať o
svojich činoch! Pohybuje sa s
jemnosťou čestného človeka – a ten
moment bol veľmi ťažký, keď sa
dozvedel, že jeho žena, svätica,
čaká dieťa – a nechcúc pošpiniť
povesť tohto stvorenia, mlčí, zatiaľ
čo premýšľa, ako dať veci do
poriadku, kým nepríde Božie
svetlo, o ktoré nepochybne žiada
od prvej chvíle, a bez váhania sa
prispôsobí plánom neba[22].

Autenticita manželstva so sebou
prináša existenciu manželskej lásky,
snívanie o spoločnom živote,
záväzok, a je logické myslieť si, že
tieto črty boli v manželstve Jozefa a
Márie veľmi prítomné. Boh k tejto
láske pridal Máriino ovocie: večného
Syna, ktorý sa stal človekom a ktorý
sa chcel narodiť v ľudskej rodine.



Ako sme už povedali, svätý Josemaría
považuje za samozrejmé, že
manželstvo medzi svätým Jozefom a
Pannou Máriou je skutočným
manželstvom. Vychádza z toho ako z
istého faktu a ďalej uvažuje o láske,
ktorá existovala medzi oboma
manželmi: Svätý Jozef musel byť
mladý, keď sa oženil s Pannou
Máriou, ženou, ktorá vtedy práve
dospievala. Ako mladý muž bol
čistý, cudný. A bol taký práve
vďaka láske. Iba ak naplníme
srdce láskou, môžeme si byť istí, že
sa nerozhnevá a nezbĺkne, ale
zostane verné najčistejšej Božej
láske[23].

Pre svätého Josemaríu je láska
kľúčom ku každému ľudskému životu
a je aj kľúčom k Jozefovmu životu: v
nej spočíva dôvod jeho sily, jeho
vernosti, jeho čistoty. O niečo ďalej
dodáva:Viete si predstaviť svätého
Jozefa, ktorý tak veľmi miloval
Pannu Máriu a vedel o jej



nepoškvrnenej neporušenosti? Ako
veľmi trpel, keď videl, že čaká
dieťa! Upokojilo ho až zjavenie
Boha, nášho Pána,
prostredníctvom anjela. Hľadal
rozumné riešenie: nezneuctiť ju,
odísť bez toho, aby niečo povedal.
Ale aký to bol smútok, veď ju
miloval celým srdcom; viete si
predstaviť jeho radosť, keď sa
dozvedel, že plod toho lona je
dielom Ducha Svätého?[24]

Hoci sa svätý Josemaría nezdržiava
príčinou Jozefovho zmätku,
naznačuje, že spočíva v tom, že
„nevidel“, a nie v tom, že pochyboval
o cnosti svojej manželky. Nevie, čo
má robiť: Jozef bol spravodlivý
muž, muž plný všetkých cností, ako
sa patrí na toho, kto má byť Božím
ochrancom na zemi. Spočiatku sa
trápil, keď zistil, že jeho
Nepoškvrnená nevesta čaká dieťa.
Vidí v týchto udalostiach Boží prst,
ale nevie, ako sa má zachovať. A



vo svojej úprimnosti, aby ju
neočiernil, pomyslel si, že ju tajne
prepustí[25].

Jozefova bolesť poukazuje na
samotnú skutočnosť, že musí opustiť
svoju manželku. Svätý Josemaría sa
triezvo pridržiava údajov, ktoré
ponúka Nový zákon, číta ich s vierou
a zdravým rozumom: podľa textov je
Jozefov zmätok jasný; tento zmätok
je spôsobený nevedomosťou, ktorú
vyjasní anjelovo posolstvo; Jozefova
láska a poznanie Márie ho vedú k
tomu, že si myslí, že v tejto udalosti,
ktorej nerozumie, je Boží prst. Svätý
Josemaría tu naznačuje to, čo si
mysleli mnohí exegéti: že Jozefova
pochybnosť sa netýka Máriinej
počestnosti, ale toho, ako by sa mal
zachovať, keď uváži, že ide o niečo
božské[26].

A vždy láska uprostred, lebo svätý
Josemaría nepochybuje o tom, že
medzi nimi bola autentická



manželská láska[27]. Navyše sa zdá, že
Jozefova čistota je chránená touto
láskou, ktorá sa zakladá na viere: 
Jeho viera sa spája s láskou, a to s
láskou k Bohu, ktorý plní sľuby
dané Abrahámovi, Jakubovi,
Mojžišovi; s nežnou láskou
ženícha k Márii a s otcovskou
nehou k Ježišovi. Viera a láska v
nádeji na veľké poslanie, ktoré Boh
práve na svete začínal, pričom si
poslúžil aj ním, tesárom z Galiley:
poslanie vykúpenia ľudí[28].

To znamená, že uprostred temnoty
viery dokázal svätý Jozef vytušiť aj
niečo z veľkosti svojho poslania.

3.2. Jozefovo otcovstvo

Svätý Josemaría sa bez váhania hlási
k otcovstvu svätého Jozefa. Od
svojich prvých spisov až po posledné
ho nazýva Ježišovým otcom bez
ďalších výhrad. Dá sa povedať, že
jeho myslenie v súvislosti s teológiou
svätého Jozefa je zapísané v



súradniciach dvoch otcov: svätého
Jána Zlatoústeho a svätého
Augustína. Od svätého Jána
Zlatoústeho cituje text, ktorý mu
vkladá do úst tieto slová: „Nemysli si,
že preto, že počatie Krista je dielom
Ducha Svätého, je ti cudzia služba
tejto božskej ekonómie. Lebo ak je
pravda, že ty nemáš účasť na
splodení a Panna zostáva
nedotknutá; predsa však všetko, čo
súvisí s otcovstvom bez toho, aby sa
porušila dôstojnosť panenstva, to
všetko ti dávam, tak ako Synovi
dávaš meno“[29]. Od svätého
Augustína cituje svätý Josemaría, ako
sme videli, 51. kázeň[30].

Uplatňovanie otcovstva vo vzťahu k
Ježišovi predstavuje podstatnú časť
„poslania“, ktoré napĺňa celý Jozefov
život: má božské poslanie: žije s
oddanou dušou, úplne sa venuje
veciam Ježiša Krista, posväcuje
bežný život[31]. V tom spočíva jedna z
hlavných príťažlivostí svätého



patriarchu pre svätého Josemaríu:
jeho úplná odovzdanosť Ježišovi
Kristovi, posväcujúc bežný život, to
znamená pri vykonávaní úloh, ktoré
sú vlastné jeho úradu, a ako dobrý
otec židovskej rodiny svojej doby.

V knihe Ísť s Kristom svätý Josemaría
ponúka dlhý opis otcovsko-
synovského vzťahu, ktorý sa rozvíja
medzi svätým Jozefom a naším
Pánom. Je to krásna stránka, triezva
a zbožná, s dôrazom na detail: Pre
svätého Jozefa bol Ježišov život
postupným objavovaním
vlastného povolania. Už predtým
sme spomenuli tie prvé roky, plné
zdanlivo kontrastujúcich
okolností: Ježišovo oslavovanie a
útek, vznešenosť mudrcov a biedu
maštale, spev anjelov a mlčanie
ľudí. Keď prišla chvíľa predstaviť
Dieťa v chráme, Jozef, ako
skromnú obetu prinášajúci pár
hrdličiek vidí, ako Simeon a Anna
vyhlasujú, že Ježiš je Mesiáš. Jeho



otec a matka divili sa tomu, čo sa
o ňom hovorilo (Lk 2, 33), píše
svätý Lukáš. Neskôr, keď bez
vedomia Márie a Jozefa zostáva
Ježiš v chráme, tento evanjelista
hovorí, že keď ho po troch dňoch
hľadania našli, stŕpli od údivu (Lk
2, 48). Jozef sa diví, Jozef žasne.
Boh mu odhaľuje svoje zámery a
on sa ich snaží pochopiť. (...) Svätý
Jozef — tak, ako žiaden iný človek
pred ním ani po ňom — sa od
Ježiša naučil byť pozorným pri
rozpoznávaní zázračných Božích
diel, a naučil sa mať dušu i srdce
otvorené[32].

Tu je vnútorný život svätého Jozefa
opísaný ako autentická púť vo viere,
v istom zmysle veľmi podobná púti
Panny Márie. Mária i Jozef postupne
objavujú Božiu vôľu a svoju prvú
odovzdanosť uskutočňujú vo
vernosti, ktorou sa navzájom
utešujú. Zároveň Jozef pri
uskutočňovaní svojho otcovstva



odovzdal Ježišovi svoje remeslo
tesára, svoj spôsob práce, dokonca v
mnohých veciach aj svoje videnie
sveta: No ak sa Jozef naučil od
Ježiša žiť božským spôsobom,
odvážim sa povedať, že v tom
ľudskom zasa on naučil mnohé
veci Božieho Syna. (...) Jozef
miloval Ježiša tak, ako otec miluje
svojho syna a snažil sa mu dať
všetko to najlepšie, čo len mohol.
Staral sa o toto Dieťa, ako mu bolo
prikázané, a vychoval z neho
tesára: prenechal mu svoje
remeslo. Preto keď susedia z
Nazareta hovorili o Ježišovi,
nazývali ho faber alebo fabri filius
— tesár a tesárov syn (Porov. Mk 6,
3; Mt 13, 55). Ježiš pracoval v
Jozefovej dielni a po jeho boku. A
aký bol Jozef, ako v ňom
účinkovala milosť, ktorá ho robila
schopným zastať si úlohu po
ľudskej stránke vychovať Božieho
Syna? Ježiš sa musel Jozefovi iste
podobať: spôsobom práce, črtami



charakteru, rečou. V Ježišovom
realizme, v jeho pozorovacej
schopnosti, v spôsobe, ako si sadal
za stôl a lámal chlieb, v jeho
záľube prednášať svoje učenie
vecne a brať si pritom príklady z
každodenného života — v tom
všetkom sa odráža jeho detstvo a
mladosť, a tým aj jeho styk s
Jozefom[33].

Tu je paradox, ktorý si svätý
Josemaría dobre uvedomuje: Ten,
ktorý je Múdrosť, sa od človeka „učí“
tým najzákladnejším veciam, ako je
napríklad tesárske remeslo. V tomto
paradoxe sa prejavuje „vznešenosť
tajomstva“ Vtelenia a pravda o
Jozefovom otcovstve. Pri svojej
Matke sa Pán naučil hovoriť a chodiť;
v dome, ktorému vládol svätý Jozef,
sa naučil lekciám pracovitosti a
čestnosti. Ich vzájomná láska urobila
Jozefa a Ježiša podobnými v
mnohých ohľadoch: Nie je možné
prehliadnuť vznešenosť tohto



tajomstva. Ten Ježiš, ktorý je
človekom, ktorý hovorí prízvukom
konkrétnej oblasti Izraela, ktorý
sa podobá remeselníkovi menom
Jozef, je Boží Syn. A kto môže niečo
učiť Boha? No Ježiš je však aj
skutočným človekom a žije
normálny život: najskôr ako dieťa,
potom ako chlapec, ktorý pomáha
Jozefovi v dielni, a napokon ako
zrelý muž, v plnosti svojho veku. A
Ježiš sa vzmáhal v múdrosti, veku
a v obľube u Boha i u ľudí (Lk 2, 52)
[34].

3.3. Svätý Jozef, učiteľ vnútorného
života v práci

Svätý Jozef vedel Ježiša naučiť
lekciám, ktorými každý dobrý
izraelský otec vedel vychovávať
svojho syna: lekciám čistého života a
obety, ľudských cností a práce
obetovanej Bohu a dobre vykonanej;
lekciám triezveho, spravodlivého a
čestného života. Svätý Jozef bude učiť



aj nás, ktorí s Kristom tvoríme jedno
telo. Jozef bol po ľudskej stránke
Ježišovým učiteľom; správal sa k
nemu každý deň s ohľaduplnou
láskou a staral sa oňho s
radostnou obetavosťou. Nie je to
vari dobrý dôvod na to, aby sme
tohto spravodlivého muža, tohto
svätého Patriarchu, v ktorom
vrcholí viera Starého zákona,
považovali za Učiteľa vnútorného
života? Duchovný život nie je
predsa nič iné než vytrvalý a
dôverný styk s Kristom, aby sme sa
s ním jedného dňa stotožnili. A
Jozef nám bude vedieť o Ježišovi
povedať mnoho vecí. Preto ho
nikdy neprestávajte uctievať, ite
ad Ioseph —choďte k Jozefovi (Gn
41, 55), ako nám to hovorí
kresťanská tradícia slovami
Starého zákona[35].

Dve charakteristiky života svätého
Jozefa mocne priťahovali náklonnosť
svätého Josemaríu: jeho život



kontemplácie a jeho život práce. Je to
logické, pretože obe črty sú pre
ducha Opus Dei podstatné. Na
sviatok Zjavenia Pána v roku 1956
povedal: A na záver ešte jedna
myšlienka, venovaná
spravodlivému mužovi, nášmu
Otcovi a Pánovi, svätému Jozefovi,
ktorý v scéne Zjavenia Pána zostal
ako zvyčajne nepovšimnutý.
Predstavujem si ho pohrúženého v
kontemplácii, s láskou
ochraňujúceho Božieho Syna,
ktorý bol ako človek zverený do
jeho otcovskej starostlivosti. S
nádherným jemnocitom človeka,
ktorý nežije pre seba, sa svätý
Patriarcha veľkoryso oddáva
tichej a účinnej službe. Hovorili
sme dnes o živote modlitby a
apoštolskom zápale. Kto by mohol
byť lepším učiteľom než svätý
Jozef? Ak chcete radu, ktorú
opakujem neúnavne už veľa rokov,
ite ad Ioseph, choďte k Jozefovi (Gn
41, 55): on vás naučí, ako sa



konkrétne, ľudským i božským
spôsobom priblížiť k Ježišovi. A
rýchlo sa osmelíte toto
novonarodené Božie Dieťa,
podobne ako on, nosiť na rukách,
bozkávať, obliekať a opatrovať[36].

Vnútorný citát je prevzatý z modlitby
k svätému Jozefovi, ktorá je
prípravou na svätú Omšu v Rímskom
misáli[37]. Táto modlitba uvádza ako
príklad kontempláciu svätého Jozefa
o Ježišovej blízkosti, ktorá je vo svojej
jednoduchosti dobrým príkladom
bezprostrednosti, s akou má kresťan
kontemplovať Ježišov život.

Svätý Josemaría bol fascinovaný
Jozefovým životom v práci a
považoval ho za učiteľa vnútorného
života v tomto živote intenzívnej a
pokornej práce, pretože nás učí
spoznávať Ježiša, žiť s ním a cítiť
sa súčasťou Božej rodiny. Svätý
Jozef nám tieto ponaučenia dáva
ako obyčajný človek, ako otec



rodiny, ako remeselník, čo si
zarába na živobytie prácou
vlastných rúk. A táto skutočnosť
má pre nás význam, ktorý je
podnetom na zamyslenie sa i na
radosť[38]. Postava svätého Jozefa
hovorí aj o univerzálnosti povolania
k apoštolátu: vedel premeniť prácu
na príležitosť „dať spoznať Ježiša“.

Veľká časť homílie V Jozefovej dielni
je venovaná tejto téme: duch Opus
Dei sa opiera o bežnú prácu, o
profesionálnu prácu
uskutočňovanú uprostred sveta.
Božie povolanie nám dáva
poslanie, pozýva nás k spoluúčasti
na jedinečnej úlohe Cirkvi a k
tomu, aby sme svedčili o Kristovi
pred našimi rovesníkmi, ľuďmi ako
sme my, a všetky veci pozdvihovali
k Bohu[39]. Postava svätého Jozefa
vyniká ako tá, ktorá vedela dať práci
jej náležitý rozmer v dejinách spásy.



Práve tu, v obetovaní svojej práce
Bohu, kresťan vykonáva kňazstvo,
ktoré dostal v krste. V komentári k
práve citovanej modlitbe k svätému
Jozefovi hovorí: Deus qui dedisti
nobis regale sacerdotium... Pre
všetkých kresťanov je kňazstvo
skutočné (...): všetci máme
kňazskú dušu. Praesta,
quaesumus ut, sicut beatus Ioseph
unigenitum Filium tuum, natum ex
Maria Virgine, (...) suis manibus
reverenter tractare meruit et
portare, (...) ita nos facias cum
cordis munditia.. . Takto, takto
nás chce mať: s čistým srdcom. Et
operis innocentia – nevinnosť
skutkov je čistota úmyslu – tuis
sanctis altaribus deservire. Slúžiť
mu nielen na oltári, ale v celom
svete, ktorý je pre nás oltárom.
Všetky ľudské činnosti sa konajú
ako na oltári a každý z vás v tom
spojení kontemplatívnych duší,
ktorým je váš deň, určitým
spôsobom odrieka svoju Omšu,



ktorá trvá dvadsaťštyri hodín, v
očakávaní ďalšej Omše, ktorá bude
trvať ďalších dvadsaťštyri hodín,
a tak ďalej až do konca nášho
života[40].

Kňazovi prináleží posväcovať.
Posväcovanie práce sa uskutočňuje
ako vykonávanie kňazstva veriacich,
„všetky ich skutky, modlitby a
apoštolské podujatia, manželský a
rodinný život, každodenná práca,
duševné i telesné zotavovanie, ak sa
konajú v Duchu, ba aj životné
ťažkosti, ak sa trpezlivo znášajú,
stávajú sa duchovnými obetami,
príjemnými Bohu skrze Ježiša Krista
(1 Pt 2, 5), ktoré pri slávení
Eucharistie nábožne prinášame
Otcovi spolu s obetou Pánovho
tela“[41].

Medzi prejavmi úcty k svätému
Jozefovi vyniká jedna, ktorou sa
svätý Josemaría tiež včleňuje do
bohatej staršej tradície: prirovnanie



svätého patriarchu k Jozefovi,
Jakubovmu synovi, ktorý dal chlieb
obyvateľom Egypta a Izraelitom. Toto
prirovnanie posilňuje skutočnosť,
ktorá sa hlboko dotýka jeho srdca:
pretože „hľadať chlieb“ je
charakteristické pre otca rodiny – my
sme súčasťou rodiny svätého Jozefa –
a pretože chlieb, o ktorom sa hovorí,
je svätá Eucharistia. Najživšie texty
na túto tému sa nachádzajú pri
spomienke na udalostí okolo získania
povolenia na sviatostné vyhradenie
nášho Pána v prvej študentskej
rezidencii.

Takto si na túto udalosť spomína: V
roku 1934, ak sa nemýlim, sme
začali prevádzkovať prvú
študentskú rezidenciu (...)
Potrebovali sme mať Pána pri
sebe, vo svätostánku. Teraz je to
jednoduché, ale vtedy zriadiť
svätostánok bolo veľmi náročné.
(...) Začal som prosiť svätého
Jozefa, aby nám daroval prvý



svätostánok, a rovnako aj moje
deti, ktoré boli vtedy okolo mňa.
Zatiaľ čo sme mu túto vec
zverovali, snažil som sa zohnať
potrebné predmety: rúcha,
svätostánok... Nemali sme
peniaze. Keď som vyzbieral päť
„duros“, čo bola v tom čase
diskrétna suma, minuli sme ju na
iné, naliehavejšie potreby.
Podarilo sa mi osloviť niekoľko
mníšok, ktoré mám veľmi rád, a
poprosiť ich, aby mi nechali svoj
svätostánok; ozdoby som zohnal
inde a nakoniec nám dobrý
madridský biskup dal povolenie
mať pri sebe Najsvätejšiu sviatosť.
Potom som na znak vďaky dal na
kľúč od svätostánku pripevniť
malú retiazku s medailkou
svätého Jozefa, na ktorej zadnej
strane je napísané: ite ad Ioseph!
Svätý Jozef je teda naozaj naším
Otcom a Pánom, pretože nám dal
chlieb – eucharistický chlieb – ako
dobrý otec rodiny. Nepovedal som



už predtým, že patríme do jeho
rodiny?[42].

Svätý Jozef, darca chleba pre Svätú
rodinu, je aj darcom chleba pre
Cirkev. Z neba naďalej vykonáva
svoje otcovstvo nad tými, ktorí v
Kristovi tvoria jedno mystické telo. S
pribúdajúcimi rokmi sa táto úvaha
stávala čoraz živšou a postupne sa
zakorenila v duši svätého Josemaríu.
Ctihodný Boží služobník Alvaro del
Portillo spomína na túto spomienku z
cesty do niektorých juhoamerických
krajín v roku 1974: „Počas tejto cesty
začal náš zakladateľ hovoriť o
tajomnej – nevýslovnej, ako povedal –
prítomnosti Márie a Jozefa vedľa
svätostánkov celého sveta.
Argumentoval takto: ak sa Panna
nikdy neoddelila od svojho Syna, je
logické, že by mala byť naďalej po
jeho boku, aj keď sa Pán rozhodne
zostať v tomto väzení lásky, ktorým je
svätostánok: aby Ho adorovala,
milovala, modlila sa za nás. A tú istú



myšlienku uplatnil aj na svätého
Jozefa: bol vždy blízko Ježiša a svojej
Nevesty; mal to šťastie, že zomrel v
ich prítomnosti, aká to bola úžasná
smrť! (...) Skrátka, náš Otec[43] do
všetkého zapájal svätého Jozefa“[44].

Na záver možno povedať, že
zbožnosť svätého Josemaríu voči
svätému Jozefovi a jeho teologická
vízia postavy a poslania svätého
patriarchu sa zakladá na jeho
meditácii nad Svätým písmom – na
jeho kresťanskom čítaní Biblie –, na
svätých Otcoch, najmä na svätom
Jánovi Zlatoústom a svätom
Augustínovi, a na tom, čo tvorí jadro
teológie svätého Jozefa v
predchádzajúcom pápežskom
magistériu, najmä v magistériu Leva
XIII. Mariánska teológia je zvyčajne
štruktúrovaná okolo pravého
materstva Panny Márie (jej
materstva nad Kristom a nad
všetkými ľuďmi); podobným
spôsobom je teológia svätého Jozefa,



ako ju nachádzame vyjadrenú v
učení svätého Josemaríu,
štruktúrovaná okolo troch
základných osí: pravdy o jeho
manželstve s Pannou Máriou, pravdy
o jeho otcovstve vo vzťahu k Ježišovi
a jeho poslania ako strážcu najprv
Svätej rodiny a potom Cirkvi. V rámci
týchto súradníc pozorný čitateľ
nachádza láskyplný postup v
„objavovaní“ drobných detailov,
podôb a odtieňov, ktoré trvali až do
konca jeho života, ako je to
zdôraznené napríklad v práve
citovanom svedectve ctihodného
Božieho služobníka Alvara del
Portilla.

[1] Posmrtne publikovaný článok.

[2] SVÄTÝ JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Z
Jozefovej rodiny, poznámky z



meditácie, 19-III-1971 (AGP, knižnica,
P09, s. 136).

[3] Porov. ANDRÉS VÁZQUEZ DE
PRADA, El Fundador del Opus Dei, zv.
III, Rialp, Madrid 2003, s. 728 a nasl.

[4] SVÄTÝ JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Cesta,
bod 559.

[5] SVÄTÝ JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Ísť s
Kristom, body 39-56. Ďalej ako V
Jozefovej dielni.

[6] SVÄTÝ AUGUSTÍN, Sermo 51, 20: PL
38, 351; BAC 95, s. 40. Porov. V
Jozefovej dielni, bod 55.

[7] V Jozefovej dielni, bod 39.

[8] Ibid.

[9] SVÄTÁ TERÉZIA, Základy, prológ, 5;
BAC 212, 8. vydanie, s. 675). Porov. 
Cesta. Kriticko-historické vydanie,
ktoré pripravil Pedro Rodríguez,
Rialp, Madrid 2002, s. 689, najmä č.
29.



[10] O rôznych opisoch otcovstva
svätého Jozefa, ktoré sa v priebehu
storočí objavili - právne, putatívne,
výchovné, adoptívne, atď. - porovnaj
B. LLAMERA, Teología de San José,
BAC, Madrid 1953, s. 73-114.

[11] Okrem početných narážok na
svätého Jozefa, ktoré svätý Josemaría
robí počas celého svojho života,
existujú štyri rozsiahle texty
venované svätému Jozefovi,
pomocou ktorých sa dá ľahko
načrtnúť takmer kompletná teológia
svätého patriarchu. Tu sú texty:
homília V Jozefovej dielni, 19-III-1963,
v knihe Ísť s Kristom, body 39-56; 
Jozefova škola, poznámky z
rozjímania, 19-III-1958 (AGP,
knižnica, P18, s. 79-88); Svätý Jozef,
náš Otec a Pán, poznámky z
rozjímania, 19-III-1968 (AGP,
knižnica, P09, s. 93-103); O Jozefovej
rodine, poznámky z rozjímania, 19-
III-1971 (AGP, knižnica, P09, s.
133-141). Odteraz sa posledné tri



budú citovať ako Jozefova škola; 
Svätý Jozef, náš Otec a Pán; a O
Jozefovej rodine.

[12] LEV XIII, Quamquam pluries (15-
VIII-1889), bod 3.

[13] Ibid.

[14] Porov. G.M. BERTRAND, Joseph
(saint). II. Patristique et haut moyen
âge, Dictionnaire de Spiritualité, VIII,
Beauchesne, Paris 1974, s. 1304.

[15] Nec te moveat quod frequenter
Scriptura conjugem dicit: non enim
virginitatis ereptio, sed conjugii
testificatio, nuptiarum celebratio
declaratur (In Lucam, 2, 5: SC 45, s.
74).

[16] Quare pater? Quia tanto firmius
pater, quanto castius pater (…) Non
ergo de semine Joseph Dominus,
quamvis hoc putaretur: et tamen
pietati et charitati Joseph natus est de
Maria virgine filius, idemque Filius



Dei (Sermo 51, 10, 13 y 16: PL 38, s.
342, 344-346, 348; BAC 95, s. 39-40).

[17] Porov. SVÄTÝ BERNARD, Homilia
Super missus est, II, 15: Nec vir ergo
matris, nec filii pater exstitit, quamvis
certa… et necessaria dispensatione
utrumque ad tempus appellatus sit et
putatus (v Opera, t. 4, éd. J. Leclerq et
H. Rochais, Roma 1966, s. 33).

[18] SVÄTÝ TOMÁŠ AKVINSKÝ, Summa
Theologica III, q. 29, a. 2, in c.

[19] Jozefova škola, s. 80. Na inom
mieste hovorí: Z evanjeliových
rozprávaní vystupuje Jozef ako
veľká osobnosť: ani na chvíľu sa
nám nejaví zakríknutý alebo
ustráchaný zoči-voči životu. Práve
naopak, dokáže čeliť problémom,
poradiť si v ťažkých situáciách, a
zodpovedne a s iniciatívou vziať
na seba zverené úlohy (V Jozefovej
dielni, bod 40).



[20] V Jozefovej dielni, bod 40. Tie isté
myšlienky nájdeme aj v: O Jozefovej
rodine, s. 134, a Svätý Jozef, náš Otec
a Pán, s. 95-96.

[21] Aby sa lepšie „zaručilo“ panenstvo
Presvätej Márie, niektoré apokryfy
hovorili o predchádzajúcom
manželstve Jozefa a predstavovali ho
v pokročilom veku. Táto prezentácia
mala silný vplyv na umenie (porov.
G. M. BERTRAND, in Joseph (saint). II.
Patristique et haut moyen âge,
Dictionnaire de Spiritualité, VIII, cit.
dielo, s. 1302-1303). Pre „realizmus“ a
jednoduchosť svätého Jozefa je
predstava týchto apokryfov
neprijateľná. Josemaríov prístup je
veľmi podobný prístupu svätého
Hieronyma v Adv.helvidium, 19 (PL
23, 203): treba sa triezvo držať
údajov, ktoré ponúka Nový zákon.

[22] SVÄTÝ JOSEMÁRIA, Poznámky z
jeho osobnej modlitby pred Pannou
Máriou Guadalupskou, 21-V-1970,



citované v J. ECHEVARRÍA, List, 1-
XII-1996 (AGP, knižnica, P17, zv. 4, s.
230-231).

[23] O Jozefovej rodine, s. 134.

[24] Ibid., s. 138.

[25] Jozefova škola, s. 80.

[26] Po citácii Mt 1, 20 P. GRELOT
komentuje: „Výzva nebáť sa sa
odohráva v príbehu povolania: Jozef,
spravodlivý človek, dostáva od Boha
povolanie k miere jeho
spravodlivosti (...) Tým, že si Jozef
berie matku dieťaťa a stáva sa jej
manželom, stáva sa zároveň
zodpovedným za matku a dieťa pred
Bohom a ľudstvom; je to jeho
osobitná úloha v pláne spásy. Jeho
skutočné otcovstvo je poznačené
tým, že dá dieťaťu meno; to bude
odteraz slovom uznania otca pre
syna“ (P. GRELOT, Joseph (Saint). I.
Écriture, Dictionnaire de Spiritualité,
VIII, cit. dielo, s. 1297-1298).



[27] Tu je ďalší šťastný výraz: „(...) ale
Jozef, jej manžel, keďže bol, ako sa
patrí, spravodlivý a nechcel ju
očierniť... Nie, nemohol podľa svojho
svedomia. Trpí. Vie, že jeho žena je
nepoškvrnená, že je nepoškvrnenou
dušou, a nechápe zázrak, ktorý sa v
nej odohral. Preto voluit occulte
dimittere eam (Mt 1, 19), uvažuje, že
ju tajne opustí. Váha, nevie, čo má
robiť, ale rieši to najčistejším
spôsobom“ (Svätý Jozef, náš Otec a
Pán, s. 101).

[28] V Jozefovej dielni, bod 42.

[29] SVÄTÝ JÁN ZLATOÚSTY, In Mat.,
Hom. 4, 6: BAC 141, s. 70. Porov. 
Jozefova škola, s. 80-81.

[30] Porov. V Jozefovej dielni, bod 55.

[31] Jozefova škola, bod 81.

[32] V Jozefovej dielni, bod 54.

[33] Ibid., bod 55.



[34] Ibid., bod 55.

[35] Ibid., bod 56.

[36] Ísť s Kristom, bod 38.

[37] O felicem virum, beatum Ioseph,
cui datum est, Deum, quem multi
reges voluerunt videre et non
viderunt, audire et non audierunt; non
solum videre et audire, sed portare,
deosculari, vestire et custodire!

[38] V Jozefovej dielni, bod 39.

[39] Ibid., bod 45.

[40] SVÄTÝ JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Poznámky z rozjímania, Rím, 19-
III-1968.

[41] Lumen gentium, bod 34.

[42] O Jozefovej rodine, s. 137.

[43] Don Alvaro del Portillo označuje
svätého Josemaríu za nášho Otca,



pretože Opus Dei je rodina s
nadprirodzeným charakterom.

[44] ÁLVARO DEL PORTILLO, Rozhovor
o zakladateľovi Opus Dei, Rialp,
Madrid 1993, 161.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/svaty-jozef-v-krestanskom-

zivote-a-v-uceni-svateho-josemariu/
(18.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/svaty-jozef-v-krestanskom-zivote-a-v-uceni-svateho-josemariu/
https://opusdei.org/sk-sk/article/svaty-jozef-v-krestanskom-zivote-a-v-uceni-svateho-josemariu/
https://opusdei.org/sk-sk/article/svaty-jozef-v-krestanskom-zivote-a-v-uceni-svateho-josemariu/

	Svätý Jozef v kresťanskom živote a v učení svätého Josemaríu

