
opusdei.org

Svätý Josemaría: v
Bohu a s nami

Od oslavy stého výročia
narodenia svätého Josemaríu
už uplynulo viac ako dvadsať
rokov. Nedávno sme si
pripomenuli sté výročie jeho
kňazskej vysviacky. A tým
môžeme povedať, že
vstupujeme do záverečnej fázy
príprav na sté výročie založenia
Opus Dei. V tomto kontexte
výročí je prirodzené položiť si
otázku, jeho vlastnými slovami:
ako môžeme dnes „potiahnuť za
jazyk“ svätého Josemaríu v
každej historickej chvíli? Ako
môžeme dnes počúvať
zakladateľa Opus Dei v tak



odlišnom svete od toho, v
ktorom žil on?

26.06.2025

V ten deň mal svätý Josemaría
sedemdesiatdva rokov. Bol 9. január
1974 a v obývačke s výhľadom na
Viale Bruno Buozzi sa s ním zišla
skupina ľudí z Opus Dei, aby spolu
strávili chvíľu rodinného rozhovoru.
Prítomní to netušili, ale boli to
predposledné narodeniny, ktoré
oslávil na tejto zemi. Vo vzduchu sa
niesla radosť z oslavy a pre osobitnú
dôvernosť bolo cítiť očakávanie tejto
spoločnej chvíle. Svätý Josemaría
začal slovami: „Nechcel som si
vopred nič pripraviť, keď som sem
prišiel hovoriť s vami... Radšej si nič
nepripravím,“ – zdôraznil, keď si
sadal – „hoci niekedy nemáte veľkú
šikovnosť vytiahnuť zo mňa slová.“[1]



Od oslavy stého výročia narodenia
svätého Josemaríu už uplynulo viac
ako dvadsať rokov. Nedávno sme si
pripomenuli sté výročie jeho
kňazskej vysviacky. A tým môžeme
povedať, že vstupujeme do
záverečnej fázy príprav na sté
výročie založenia Opus Dei. Čas
plynie – za sto rokov sa môže udiať
mnoho vecí a svet sa mení.
Komunikácia, doprava, zábava,
medicína, vzdelávanie a mnohé
ďalšie oblasti nášho každodenného
života boli na začiatku 20. storočia
nepredstaviteľné. „Za sto rokov sa
spoločnosť a Cirkev veľmi zmenili, a
rovnako aj Opus Dei, keďže je ich
súčasťou,“ uviedol Prelát Opus Dei v
jednom rozhovore. „Nie sme
ľahostajní voči fenoménom ako je
globalizácia, uplatnenie žien vo
verejnom priestore, nové dynamiky
pracovného a rodinného života
atď.“[2]



V tomto kontexte výročí a zmien je
prirodzené položiť si otázku, jeho
vlastnými slovami: ako môžeme dnes
„potiahnuť za jazyk“ svätého
Josemaríu v každej historickej chvíli?
Ak „svätí, ktorí už dosiahli Božiu
prítomnosť, si s nami zachovávajú
putá lásky a spoločenstva“[3], ako
môžeme dnes počúvať zakladateľa
Opus Dei v tak odlišnom svete od
toho, v ktorom žil on?

Život, ktorý sa neuzatvára v
minulosti

Prvé stretnutie dona Álvara del
Portilla, nástupcu svätého Josemaríu,
so svätým Pavlom VI. sa uskutočnilo
5. marca 1976, len dva roky po tej
rodinnej besede, ktorú sme predtým
spomínali. Rímsky pápež krátko
hovoril o zakladateľovi Opus Dei,
najmä o jeho veľkodušnej odpovedi
na charizmy, ktoré prijal od Boha, až
napokon poradil: „Vždy, keď budete
musieť niečo rozhodnúť, postavte sa



pred Boha a spýtajte sa: v tejto
situácii, čo by urobil môj
zakladateľ?“[4] Rozhovor sa potom
niesol v duchu rôznych spomienok a
príbehov zo života svätého
Josemaríu, a napokon sa svätý Pavol
VI. opýtal: „Zapísali ste si to všetko?“
Don Álvaro odpovedal: „Áno, Svätý
Otče – a nielenže je to zapísané, ale je
to zaznamenané aj na filmoch.“ A
pápež povedal: „Toto je poklad,
nielen pre Opus Dei, ale pre celú
Cirkev.“[5]

Vďaka práci mnohých ľudí máme k
dispozícii množstvo zdrojov, ktoré
umožňujú každému, kto má záujem,
hlbšie spoznať život zakladateľa Opus
Dei. Navyše pred viac ako
dvadsiatimi rokmi vznikol Historický
inštitút svätého Josemaríu Escrivá de
Balaguer, ktorý podporuje výskum
jeho života a pracuje na vydaní a
publikovaní jeho diel. Avšak, stačí
dôkladne poznať život svätého
Josemaríu, aby sme boli jeho



súčasníkmi? Stačí, ak dnes počúvame
jeho kázne v audio alebo video
podobe, aby „žil“ v našej dobe? Môže
sa stať, že keď si položíme otázku „čo
by urobil v tomto prípade?“,
nenájdeme odpoveď?

Keď sa hlbšie zamyslíme nad týmito
otázkami, môžeme naraziť na
niektoré výzvy. Skutočne, existuje
riziko vnímať život svätého
Josemaríu len ako niečo, čo patrí do
minulosti – do minulosti, ktorá je
čoraz vzdialenejšia, keďže od tých
čias uplynulo už celé storočie. Hrozí,
že si pomyslíme, že azda ešte
môžeme nájsť niekoľko bodov
kontaktu so súčasnosťou, alebo určité
podobnosti so svetom, v ktorom
žijeme – a že môžeme jeho učenie
uplatniť v niektorých konkrétnych
situáciách –, no bez toho, aby to
podstatné z jeho života bolo pre nás
skutočne súčasné. V skutočnosti sa
môže stať, že niektorým ľuďom robí
problém porozumieť jeho slovám,



výrazom či postojom, ktoré si
vyžadujú vysvetlenie alebo
poznámku uvádzajúcu ich do
súvislostí.

Existuje aj ďalšie riziko, bežné pri
historických postavách: že si
vyberieme časť namiesto celku.
Vzhľadom na množstvo dostupného
materiálu nie je neobvyklé nájsť
vyjadrenia, ktoré na prvý pohľad
hovoria jednu vec, a zároveň jej
opak; alebo z týchto útržkov vytvoriť
zjednodušený, stereotypný obraz o
jeho myslení; či prikladať rovnakú
dôležitosť bežným rozhovorom ako
oficiálnym dokumentom určeným na
formáciu. Rovnako to platí aj pre
rozhodnutia alebo odporúčania,
ktoré reagovali na konkrétny
historický kontext – a hoci duch,
ktorý ich inšpiroval, ostáva, nemusia
byť automaticky použiteľné v každej
dobe.



Sám zakladateľ Opus Dei si tieto
riziká uvedomoval. Keď rozprával o
histórii tejto charizmy, ktorú Boh
chcel pre náš svet, povedal: „Pán
posunul Dielo vpred napriek tomu,
že mal k dispozícii také úbohé
nástroje, ako som ja. Ale niekedy ma
na srdci zabolí myšlienka, že možno
sa na to všetko jedného dňa budeme
pozerať – samozrejme, nie tí vaši
najstarší bratia – s láskou a
nadšením, ale ako na archeologický
nález, ako na starobylý kúsok.
Dúfam, že si uvedomia, že to je rieka
sĺz, množstvo krvi, modlitby a
obety.“[6] A práve to posledné platí
pre každú dobu: Opus Dei je
povolané byť rieka života, ktorá
pramení z Boha a vždy smeruje do
budúcnosti.

V tomto zmysle je potrebné
pristupovať k životu a učeniu
svätého Josemaríu s rozvahou, aby
sme žili z jeho ducha bez toho, aby
sme uviazli v nejakej malej



nejasnosti. Okrem toho – a je to
prirodzené – nestačí len úsilie o
historický kontext, aby sa každá
generácia cítila jeho posolstvom
oslovená. Živiť sa dnes jeho životom
nie je iba vecou historického
výkladu. Vzťah so svätým a s
charizmou je tajomný vzťah so živou
skutočnosťou.

Rieka života, ktorá prichádza od
Krista

Ako však môžu byť slová z minulosti,
z odlišného historického kontextu,
stále aktuálne? Ako môže Duch Svätý
naďalej prehovárať ku každej
generácii prostredníctvom učenia
zakladateľa alebo svätca? Pred pár
rokmi pozval pápež František Cirkev
k meditácii nad postavou svätého
Františka Saleského pri príležitosti
štyristého výročia jeho smrti, pretože
jeho život je „darom, ktorý sa znovu
odovzdáva každému z nás“.[7] To isté
urobil svätý Ján Pavol II., keď



predstavil „život a svedectvo sestry
Faustíny Kowalskej ako dar Boha pre
našu dobu“.[8] Svätá Terézia
Benedikta od Kríža dostala dôležité
Božie svetlo pri čítaní svätej Terézie z
Avily; svätý Augustín zažil niečo
podobné, keď sa stretol so životom
svätého Antona; a uzdravujúceho sa
svätého Ignáca z Loyoly osobitne
dojali postavy svätého Františka a
svätého Dominika. V životoch tých,
ktorí už sú v Božej prítomnosti – ako
je to aj so svätým Josemaríom –, je
niečo, čo má moc oslovovať ľudí v
každej dobe.

Ježiš vždy učil, že náš Boh je Bohom
živých; že jeho slová prinášajú
novotu v každom čase. Spomeňme si
na scénu, keď sa saduceji pokúsili
Ježiša podchytiť príbehom o
manželstvách, potomkoch a vzťahoch
po smrti – na čo im Ježiš odpovedal:
„Veľmi sa mýlite... Boh nie je Bohom
mŕtvych, ale živých“ (porov. Mk
12,27). Podobne ako v tom



zamotanom prípade je Kristovo
zmŕtvychvstanie kľúčom aj pre
otázku, ktorou sa tu zaoberáme.
Objaviť, ako Boh koná v priebehu
dejín, je nevyhnutné na to, aby sme
pochopili, čo znamená, že svätý
Josemaría je naším súčasníkom – že
jeho život patrí k živým dejinám
Cirkvi: v minulosti, prítomnosti i
budúcnosti. Ako povedal Joseph
Ratzinger, „v slove z minulosti –
môžeme myslieť na dielo, ktoré nám
svätý Josemaría zanechal – možno
počuť otázku adresovanú dnešku; v
ľudskom slove znie niečo väčšie“.[9] S
pomocou Ducha Svätého sa Cirkev
učí nachádzať, na základe prameňov
Zjavenia, odpovede na stále nové
situácie. Podobne, tiež pod vedením
Ducha Svätého, môže charizma
osvetliť stále nové situácie, v ktorých
sa nachádzame.

Keď je charizma v kontakte s
dejinami, s konkrétnymi ľuďmi, s ich
nepokojmi a nádejami, uskutočňuje



sa to, čo Ježiš hovorí o človeku, ktorý
objaví logiku Nebeského kráľovstva,
pretože „zo svojej pokladnice vynáša
veci nové aj staré“ (Mt 13,52). V
tomto procese je cenné nezabudnúť
na slová samotného svätého
Josemaríu: vždy musíme konať „s
vedomím, že zmena historických
okolností – a tým aj zmien v
usporiadaní spoločnosti – môže
spôsobiť, že to, čo bolo kedysi
správne a dobré, prestane byť takým.
Preto vo vás musí byť neustála
konštruktívna kritika, ktorá
znemožňuje paralyzujúce a
deštruktívne pôsobenie
zotrvačnosti.“[10]

Svätý Josemaría, ktorý sa už teší
plnosti života v Kristovi, nie je
vzdialený sto rokov – je medzi nami
prítomný a rôznymi spôsobmi nám
naďalej odovzdáva ducha, ktorého
mu Boh zveril, aby ľudia každej doby
mohli týmto svetlom osvetliť svoju
vlastnú historickú situáciu. V tomto



zmysle je našou zodpovednosťou
naučiť sa rozlišovať v slovách a
postojoch zakladateľa Opus Dei to, čo
patrí jeho historickému kontextu,
jeho osobnému charakteru, jeho
názoru v konkrétnej situácii – od
toho, čo je súčasťou charizmy, ktorú
chcel Boh. Treba sa naučiť rozlišovať
to, čo je v svätom Josemaríovi čisto
historické, od ohňa, ktorý v ňom
zapálil Duch Svätý – a ktorý sa
dotýka podstatných čŕt Opus Dei. V
tomto prirodzenom procese
rozlišovania má Cirkev – a ten, kto je
v Diele na čele – náročnú úlohu:
spolu s pomocou Božou a s pomocou
všetkých, ktorí tento duch prijali,
vždy správne viesť tento proces.

Zakladateľ, ktorý sa skrýva, aby
mohol zažiariť Boh

Mnohí svätci vyjadrili túžbu
pokračovať v misii, ktorú vykonávali
na zemi, aj z neba. O svätej Terézii z
Lisieux napísal nedávno pápež



František: „Premena, ktorá sa v nej
udiala, jej umožnila prejsť od vrúcnej
túžby po nebi k ustavičnej a horúcej
túžbe po dobre pre všetkých, čo
vyvrcholilo v jej sne pokračovať v
nebi vo svojej misii milovať Ježiša a
privádzať ľudí k láske k nemu. V
tomto zmysle v jednom zo svojich
posledných listov napísala: ‚Dúfam,
že v nebi nebudem nečinná. Moja
túžba je pokračovať v práci pre
Cirkev a pre duše.‘ A v tých istých
dňoch povedala ešte priamočiarejšie:
‚Prežijem svoje nebo na zemi až do
konca sveta. Áno, chcem prežiť svoje
nebo tak, že budem konať dobro na
zemi (...). Boh by mi nedal túto túžbu
konať dobro na zemi po mojej smrti,
keby ju nechcel uskutočniť.‘“[11]

Veľmi podobne bol o tom
presvedčený aj svätý Josemaría.
„Zvykol nám opakovať,“ píše don
Álvaro v jednom zo svojich listov, „už
roky, často a s tou svojou vždy hlboko
úprimnou otcovskou dôvernosťou:



‚Keď zomriem, veci pôjdu ešte lepšie,
pretože tu som už len prekážkou; a z
neba vám budem môcť pomáhať
lepšie.‘“[12] Od chvíle, keď svätý
Josemaría fyzicky opustil túto zem,
uplynulo už takmer päťdesiat rokov.
V Opus Dei sa vtedy začalo obdobie
kontinuity a zároveň novosti – „s
touto veľkou citeľnou prázdnotou, ale
s veľmi intenzívnou nadprirodzenou
účinnosťou“[13]; s materiálnou
neprítomnosťou zakladateľa, ale s
jeho duchovnou prítomnosťou,
pretože je už s Bohom. Ako ho dnes
opäť osloviť? Ako objaviť, čo by robil
v každej situácii, keby žil v našej
dobe, milujúc tento náš čas?

Možno práve v tej „veľkej citeľnej
prázdnote“ – v jeho fyzickej
neprítomnosti – je ukrytý kľúč, ktorý
mu umožňuje naplno uskutočniť
mottom svojho života: „Skryť sa a
zmiznúť – to je moje; nech zažiari len
Ježiš.“[14] Touto cestou neuvidíme v
zakladateľovi Opus Dei iba človeka s



vlastnosťami doby, v ktorej žil,
ktorého treba mechanicky
napodobňovať. Viac než o to, žiť ako
on, ide o to, žiť s ním v Kristovi,
neustále sa nanovo inšpirovať
duchom, ktorým ho Boh naplnil. Sám
svätý Josemaría viackrát zdôraznil,
že v každej dobe máme
napodobňovať predovšetkým Krista.
Ide o to, aby sme žili svoju vlastnú
historickú situáciu, všetky veľké i
malé epizódy života, „cum Petro ad
Iesum per Mariam“[15] – ako
kontemplatívne duše uprostred
sveta, v tomto božskom dialógu,
pevne zakorenení v Cirkvi, pretože
iba tak môžeme zostať trvalo verní.

„Vydať sa na more sveta neznamená
prispôsobiť zvesť alebo ducha
súčasným okolnostiam, pretože
Evanjelium už samo v sebe obsahuje
schopnosť osvietiť každú situáciu.
Skôr ide o povolanie k tomu, aby
každý z nás, so svojimi duchovnými a
intelektuálnymi prostriedkami, so



svojimi profesionálnymi
schopnosťami a životnou
skúsenosťou, ale aj so svojimi
obmedzeniami a chybami, sa snažil
nájsť spôsoby, ako viac a lepšie
spolupracovať na tej ohromnej úlohe
postaviť Krista na vrchol všetkých
ľudských činností. K tomu je
potrebné do hĺbky poznať dobu, v
ktorej žijeme, dynamiky, ktoré ju
pretínajú, možnosti, ktorými sa
vyznačuje, a limity a
nespravodlivosti, niekedy vážne,
ktoré ju sužujú.“[16]

* * *

Svätý Josemaría zvykol o Opus Dei
hovoriť, že „všetko je urobené a
všetko je ešte treba urobiť“. V
momente jeho kanonizácie Cirkev
vďaka jeho svätému životu prijala a
potvrdila charizmu, ktorú mu Boh
zveril ako zakladateľovi. Preto jeho
život – ktorý presahuje smrť a
prechádza dejinami – nás z neba



pobáda, aby každý z nás bol Opus
Dei. Videli sme, že niekedy, keď
prichádzal na stretnutia so svojimi
synmi a dcérami, nič si
nepripravoval, pretože radšej
reagoval na otázky tých, ktorí tam
boli. To isté sa deje aj dnes: svätý
Josemaría je pripravený sa nechať
vyprosiť o radu tými, čo žijeme v
úplne odlišnej dobe. Aby sa to mohlo
uskutočniť, musíme najprv objaviť
svoje vlastné otázky a nepokoje, a
potom ich hľadať v Kristovom svetle,
cez ducha zakladateľa Opus Dei.
Svätý Josemaría, ktorý sa nachádza
vo večnej novosti Boha, nerozdáva
recepty z minulosti – ale neustále sa
stretáva s prítomnosťou, aby spolu s
nami budoval budúcnosť.

[1] Spomienky Hernána Salceda.



[2] Mons. Fernando Ocáriz, Rozhovor
s El Mercurio de Chile, 28-VII-2024.

[3] Pápež František, Apoštolská
Exhortácia. Gaudete et Exsultate, č. 4.

[4] Blahoslavený Álvaro del Portillo,
Slová prednesené na rodinnom
stretnutí. AGP, Biblioteca, P01, 1976,
s. 281.

[5] Tamtiež, s. 284.

[6] Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného stretnutia, 14-VI-1972.

[7] Pápež František, Apoštolský list 
Totum amoris est, 28-XII-2022.

[8] Sv. Ján Pavol II, Homília z
kanonizácie blahoslavenej Márie
Faustíny Kowalskej, 30-IV-2000.

[9] Benedikt XVI, Ježiš Nazaretský.
Prvá časť. Úvod.

[10] Sv. Josemaría, 29. List, č. 18.



[11] Pápež František, Apoštolská
exhortácia. C’est la confiance, 15-
X-2023, čč. 42-44.

[12] Blahoslavený Álvaro del Portillo, 
Cartas de familia II, č. 52. AGP,
Biblioteca, P17.

[13] Tamtiež, č. 64.

[14] Sv. Josemaría, List na zlaté výročie
kňazskej vysviacky, 28-I-1975.

[15] Sv. Josemaría, Vyhňa, č. 647.

[16] Mons. Fernando Ocáriz, Správa zo
dňa 7-VII-2017.

Hernán Salcedo Plazas

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/svaty-josemaria-v-bohu-a-s-
nami/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/svaty-josemaria-v-bohu-a-s-nami/
https://opusdei.org/sk-sk/article/svaty-josemaria-v-bohu-a-s-nami/
https://opusdei.org/sk-sk/article/svaty-josemaria-v-bohu-a-s-nami/

	Svätý Josemaría: v Bohu a s nami

