
opusdei.org

Streda 9. týždňa v
Cezročnom období

Rozjímanie na stredu 9. týždňa
v Cezročnom období.
Navrhované témy sú:
úprimnosť pri hľadaní Božej
pravdy; horizonty večnosti;
celým srdcom a celou mysľou.

05.06.2024

NAŠA vlastná minulosť je do veľkej
miery formovaná stretnutiami s
inými ľuďmi: niekedy sú náhodné,
inokedy plánované; niekedy sú
súčasťou našej každodennej činnosti,
inokedy sa objavia nečakane. Tieto



okolnosti niekedy vytvárajú
priateľstvá, ktoré môžu dokonca
zmeniť náš život. Evanjelium
rozpráva o niektorých stretnutiach
Ježiša s jeho súčasníkmi. Sú medzi
nimi jednoduchí ľudia, ktorých
takmer náhodné stretnutie úplne
zmenilo, ako napríklad Samaritánka.
Sú tu aj významné osobnosti, ako
napríklad Nikodém, ktorí vyhľadal
Ježiša na rozhovor s úmyslom
prehĺbiť svoje poznanie Boha. Ale sú
aj iní, ktorí sa ho pýtali ani nie tak
preto, aby sa niečo naučili, ale aby
našli rozpor medzi jeho kázaním a
tým, čo hovorí Písmo.

To je prípad saducejov, ktorí neveria
v zmŕtvychvstanie a ktorí pristupujú
k Ježišovi, aby mu predložili prípad,
ktorý sa aspoň dnes zdá byť možno
prehnaný a nadnesený: ak žene
zomierali muži, komu bude patriť
ako manželka, keď príde
vzkriesenie? (porov. Mk 12, 19-23).
Títo saduceji nemajú úprimnú túžbu



objaviť pravdu, nevedú dialóg s
ochotou zmeniť svoj spôsob myslenia
alebo vystúpiť z vlastných schém.
Neakceptujú, že „Boh je vždy väčší,
ako si ho predstavujeme; skutky,
ktoré koná, sú prekvapujúce v
porovnaní s našimi výpočtami; jeho
konanie je vždy iné, vždy prevyšuje
naše potreby a naše očakávania; a
preto ho nikdy nesmieme prestať
hľadať a obracať sa k jeho pravej
tvári“[1].

Pri pohľade na postoj saducejov sa
môžeme pýtať aj sami seba: Snažím
sa priblížiť k Božej pravde s
vedomím, že riskujem, že budem
musieť revidovať svoje predsudky a
upraviť svoje schémy? Som otvorený
Božej veľkosti, ktorá pozdvihuje môj
pohľad a moje niekedy trochu
zmätočné prístupy? Žiadne stretnutie
s Kristom nenechá ľahostajným toho,
kto k nemu pristupuje s pokorou a
bez zábran.



„NEMÝLITE sa preto, že nepoznáte
Písmo ani Božiu moc? Lebo keď ľudia
vstanú z mŕtvych, už sa ani neženia,
ani nevydávajú, ale sú ako anjeli v
nebi“ (Mk 12, 24-25). A aby bolo
jasné, že vzkriesenie je základnou
súčasťou Božieho plánu a že po smrti
nájde život nielen duša, ale aj naše
telo, Pán dodáva, že Boh ich otcov
„nie je Bohom mŕtvych, ale
živých“ (Mk 12, 27).

Jednou z otázok, ktoré si človek v
priebehu dejín najviac kládol, bolo
práve to, čo nás čaká po smrti. A v
evanjeliu, v stále aktuálnom Božom
slove, nachádzame odpoveď na túto
otázku. Ježiš nás uisťuje, že život sa
nekončí našou pozemskou cestou.
Sme povolaní byť „navždy podobní
Bohu“[2]; sme stvorení na to, aby sme
nikdy nezomreli, ale aby sme
prebývali v nebi, ktoré nie je
fyzickým miestom nad nami, ale



novou dimenziou, kde sa naplnia
naše najhlbšie túžby. „Boh pozná a
miluje tohto úplného človeka,
ktorým sme dnes. Je teda nesmrteľné
to, čo rastie a rozvíja sa v našom
živote už teraz. Práve v našom tele
trpíme a milujeme, dúfame,
prežívame radosť i smútok,
napredujeme v čase“[3].

V tomto zmysle svätý Josemaría
povedal, že všetky činnosti tu na
zemi, aj tie zdanlivo najmenšie,
môžeme vykonávať s „vibráciou
večnosti“[4]. Za dobre vykonanou
prácou, detailom služby alebo
krátkou modlitbou sa skrýva oveľa
širší horizont, než sa možno zdá
voľným okom. Nič, čo urobíme,
nezostane nenaplnené; každé gesto
nás môže pripraviť na kontempláciu
Boha tvárou v tvár vo večnom živote.



SVÄTÝ AUGUSTÍN, poháňaný túžbou
lepšie poznať Boha, aby ho mohol
viac milovať, sa hlboko ponoril do
filozofie a do toho, čo nám zjavila
viera. Hovorí sa, že pri jednej
príležitosti sa prechádzal po
morskom pobreží a v mysli si
premietal mnohé úvahy o
Najsvätejšej Trojici. Uvidel malého
chlapca, ako beží k brehu a plní malú
nádobu vodou z mora, vrátil sa na
miesto, kde bol predtým, a
vyprázdnil ju do jamy, ktorú urobil v
piesku. Chlapec túto činnosť
opakoval dovtedy, kým sa ho svätý
Augustín neopýtal, čo robí. Potom
mu chlapec vysvetlil, že chcel
vyprázdniť more a všetku vodu
preniesť do tejto jamy. Svätý
Augustín mu dal najavo nemožnosť
tejto úlohy, ale chlapec odpovedal, že
oveľa ťažšie je pochopiť, čo robí on:
snaží sa vyriešiť Božie tajomstvo.

„Viera a rozum sú ako dve krídla,
ktorými ľudský duch stúpa ku



kontemplácii pravdy. Boh vložil do
ľudského srdca túžbu poznať pravdu
a napokon ho spoznať, aby poznaním
a láskou k nemu mohol dosiahnuť aj
úplnú pravdu o sebe samom“[5]. A
takto sa pozeráme na Božie veci, ako
to učil izraelský ľud: „Milovať budeš
Pána, svojho Boha, celým svojím
srdcom, celou svojou dušou a celou
svojou mysľou“ (Mt 22, 37). „Čo ti
zostalo zo srdca, aby si miloval sám
seba?“, pýta sa svätý Augustín, „čo z
tvojej duše? Čo z tvojej mysle?
Všetko, hovorí. Ten, ktorý vám dal
všetko, žiada od vás všetko“[6].

Svätý Josemaría hovorieval, že život
kresťana je poznačený synovským
vzťahom k Bohu a zároveň túžbou
spoznať ho do hĺbky. „Máme byť
zbožní ako deti, nie však nevedomí,
lebo každý kresťan sa vrámci svojich
možností musí snažiť o seriózne a
vedecké štúdium viery. A toto všetko
je teológia. Preto teda zbožnosť detí,
ruka v ruke so spoľahlivou náukou



teológov“[7]. Môžeme sa obrátiť na
Pannu Máriu, aby nám pomohla s
dôverou stýkať sa s jej Synom a túžiť
ho milovať a každým dňom viac a
viac poznávať.

[1] František, Anjel Pána, 11-XII-2022.

[2] Katechizmus Katolíckej Cirkvi, bod
1023.

[3] Joseph Ratzinger, Cooperadores de
la Verdad.

[4] Svätý Josemaría, Boží priatelia, bod
239.

[5] Svätý Ján Pavol II, Fides et Ratio,
úvod.

[6] Svätý Augustín, Kázeň 34.

[7] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom, bod
10.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/streda-9-tyzdna-v-
cezrocnom-obdobi/ (06.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/streda-9-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/article/streda-9-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/article/streda-9-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/

	Streda 9. týždňa v Cezročnom období

