
opusdei.org

Sprevádzať na
diaľku

Ako Ježiš s Natanaelom, aj my
chceme sprevádzať tých, ktorí
sú ďaleko a možno aj sami.
Naša modlitba, obetovanie
bolesti, ktorú v nás vyvoláva
vzdialenosť, a „fantázia lásky“
môžu naplniť radosťou a
pokojom srdcia tých, ktorých
milujeme.

07.12.2025

Natanael objavil Mesiáša, pretože
pocítil jeho tichú a dôvernú
prítomnosť pod figovníkom. Často



nás bolí samota, ktorá sa uhniezdila
v našich spoločnostiach. Nie je to
rovnaké všade na svete, ale dá sa
povedať, že všade sa môžu
vyskytovať situácie fyzického,
emocionálneho či duchovného
odlúčenia, ktoré nám spôsobujú
utrpenie.

Možno nás obzvlášť bolí samota
niektorých chorých, v nemocniciach
alebo doma, hoci je mnoho aj takých
ľudí, ktorí sú zdraví, ale osamelí. Iní
sa možno izolujú nechtiac, lebo
nevedia dovoliť druhým, aby sa o
nich starali. Nie je nezvyčajné, že aj
niečo veľmi bežné a prirodzené nám
spôsobuje hlbokú bolesť: zmena
bydliska znamenajúca, že sestra či
priateľ budú menej dostupní alebo
blízki ako predtým; koniec obdobia
štúdia, ktorý so sebou prináša
rozchod skupiny priateľov; svadba
člena rodiny, ktorá znamená odchod
z rodinného domu.



Samozrejme, vo všetkých týchto
situáciách je dobré, aby sme boli
úprimní k Bohu i k sebe samým, aby
sme sa vyhli tomu, že by bola táto
vzdialenosť čiastočne spôsobená
naším pohodlím alebo sebectvom, čo
nemôžeme vopred vylúčiť. Tu však
ide skôr o to, aby sme mysleli na tie
podmienky odlúčenia, ktoré sú nám
nejakým spôsobom vnucované, aj
keby len tým, že nemôžeme byť
naraz na dvoch miestach.

V Kristovi môžeme dôjsť až do
posledného kúta planéty, k poslednej
posteli v nemocnici, do
najskrytejšieho kútika vzdialeného
srdca. S ním sme schopní dávať teplo,
svetlo a nehu každej duši, ktorá je
sama pod svojím figovníkom. Žijúc v
Kristovi môžeme prekonať naše
obmedzenia času a priestoru.
Chceme sprevádzať toho, kto sa cíti
sám, ale na to je potrebné aj to, aby
sme dovolili Kristovi navštíviť nás v
našom vlastnom figovníku. „Skrze



Krista, s ním a v ňom“ dokážeme
zrušiť túto vzdialenosť a byť prítomní
spôsobom božským, no zároveň
hlboko ľudským.

Veľmi intímne utrpenie

Bežný život nám prináša mnohé
odlúčenia, ktoré môžeme ponúknuť
Ježišovi. Toto utrpenie mu nie je
ľahostajné. „‚Učiteľ, nezáleží ti na
tom, že hynieme?‘ (Mk 4,38). Nezáleží
ti: mysleli si, že sa o nich Ježiš
nezaujíma, že im nevenuje
pozornosť. Medzi nami, v našich
rodinách najviac bolí, keď počujeme:
‚To ti na mne nezáleží?‘ Je to veta,
ktorá zraňuje a vyvoláva búrky v
srdci. Určite musela zatriasť aj
Ježišom, lebo jemu na nás záleží viac
ako komukoľvek inému. Keď ho
vzývali, zachránil svojich
ustráchaných učeníkov“[1].

Trpíme, keď nemôžeme byť nablízku
tým, ktorých milujeme, pretože nám
na nich tiež záleží, a veľmi. Sám Ježiš



a jeho matka prežili trojdňové
odlúčenie, keď mal dvanásť rokov a
stratil sa v chráme. Mária najprv
nepochopila, prečo Ježiš dovolil
úzkosť, ktorú jej spôsobila táto
vzdialenosť. Možno sa cítila vinná, že
sa o svojho syna nedostatočne
postarala.

V našom srdci môžu zápasiť
protichodné pocity: uvedomenie, že
iné neodkladné povinnosti nám
objektívne bránia venovať sa tým,
ktorých milujeme, tak ako by sme si
želali, a túžba starať sa o nich, objať
ich, dať im pocítiť, že sú milovaní. Po
čase, o dvadsať rokov neskôr, Mária
zistila, že Ježiš opäť chýba tri dni a že
je znovu ponorený do toho, čo patrí
jeho Otcovi, a spoznala, že tá
vzdialenosť bola len zdanlivá.
Zabudla na svoju vlastnú bolesť a
venovala sa podpore apoštolov, aj
tých, ktorí sa nevrátili hneď, ako
Tomáš, pretože aj ona chcela byť pri
tom, čo patrí jej Otcovi.



Existujú obzvlášť bolestné situácie.
Stáva sa to napríklad vtedy, keď nám
choroba zabraňuje byť s ľuďmi,
ktorých najviac milujeme. Nie je
jednoduché pochopiť, čo cíti otec
alebo matka, ktorí musia emigrovať,
aby našli budúcnosť pre svoju
rodinu, pričom musia na istý čas
opustiť svojich rodičov, manžela,
manželku alebo deti. Niekedy môže
vzdialenosť vzniknúť odlúčením
dvoch manželov alebo, čo je azda
ešte bolestnejšie, keď medzi nich
vstúpi rozvod, ktorý si často ani
jeden z nich nepraje. Takéto situácie
môžu znamenať aj odlúčenie od detí,
aspoň na určité obdobia. Trpí aj
kňaz, ktorý musí obsluhovať viacero
dedín a nestíha navštevovať chorých
alebo umierajúcich farníkov tak
často, ako by si želal. Ako nemyslieť
na otca, ktorý vidí, že si jeho syn
vyberá zlé spoločnosti, čo môže
ohroziť jeho šťastie a oddialiť ho od
rodiny. Toto sú len príklady mnohých
situácií, v ktorých sa medzi nás a



osoby, ktoré milujeme, stavia
vzdialenosť rôznych druhov a
stupňov. Sú to okolnosti, ktoré tých,
ktorých máme najradšej, stavajú pod
ich figovník.

Keďže uvažujeme o prípadoch, keď
naša prítomnosť nie je možná, môže
vzniknúť pokušenie zahodiť všetko,
rezignovať a neurobiť nič. Viera nás
však uisťuje, že aj v takom prípade
môžeme byť pre nich kanálom
„autenticky evanjeliovej radosti,
ktorá nás vyzýva búrať múry
ľahostajnosti“[2]. V tejto situácii je v
našich silách niečo, čo môže mať ešte
väčšiu hodnotu než fyzická
prítomnosť, a zároveň nás napĺňa
pokojom. „Pestujme jednotu s našimi
drahými, nech naše srdce objíme aj
toho, kto je najďalej, a najmä toho,
kto žije v núdzi“[3].

Robiť spoločnosť na diaľku

Istým spôsobom bol Ježiš pod
figovníkom, hoci Natanael bol úplne



presvedčený, že je tam sám. Tieto
chvíle opísané vyššie sú skvelou
príležitosťou zakúsiť spoločenstvo
svätých. Modlitba príhovoru je
privilegovaným prostriedkom, ako
ho žiť. Natanael sa presvedčil, že
Ježiš je Mesiáš, pretože dodatočne
pochopil, že ho v tej chvíli jeho života
sprevádzal: „Videl som ťa prv, ako ťa
Filip zavolal, keď si bol pod
figovníkom“ (Jn 1,48).

Mnohí ľudia dnes potrebujú, aby sa
im Ježiš objavil pod ich figovníkom.
My môžeme s Božou milosťou vstúpiť
aj na tie miesta, ktoré sa zdajú
neprístupné, „veď v ňom žijeme,
hýbeme sa a sme“ (Sk 17,28). Ak
žijeme jeho život, vzdialenosť nás
neoddelí (porov. Rim 8,35–39). Aj keď
nemôžeme byť pri nich fyzicky, ľudia,
ktorých milujeme, budú cítiť
prítomnosť Spasiteľa – a aj našu – pri
sebe.



Svätý Josemaría mal veľmi živé
vedomie, že vzdialenosť nie je
prekážkou v sprevádzaní jeho detí.
Svojim dcéram v Mexiku písal:
„Viete, že vás z diaľky vždy
sprevádzam“[4]. Svojim synom v
Austrálii, na opačnom konci sveta,
dôverne napísal: „Koľko spoločnosti
vám robím odtiaľto!“[5]. Trpel v
takýchto situáciách rovnako ako my:
„Paco, nevidíš, že ten úbohý dedo –
tak sám seba nazýval vo svojich
listoch počas občianskej vojny, aby sa
vyhol nebezpečenstvu vojenskej
cenzúry – je pre svoje deti celý
surový?“[6]. Pevne veril, že táto
blízkosť a jednota „sa nezakladá na
materialite spolubývania pod jednou
strechou. Ako prví kresťania sme cor
unum et anima una (Sk 4,32)“[7].

Vzdialenosť od blízkych môže byť pre
nás oveľa ťažšia než akákoľvek
osobná bolesť. Obetovať Bohu naše
utrpenie za tých, od ktorých nás
život vzdialil, už samo osebe



znamená začiatok priblíženia.
Napokon skutočnosť, že nám
vzdialenosť bráni v okamžitom
spojení, môže byť iskrou, ktorá zapáli
„fantáziu lásky“[8], „aby sme niesli
balzam Božej nehy všetkým bratom v
núdzi“[9].

Nikdy nie je tak dôležité ako v
takýchto situáciách objaviť, aké
prejavy lásky sú pre každého
rozhodujúce. Možno im pomôže, keď
ich poprosíme o modlitbu, o obetu
ich bolesti alebo o radu pre našu
apoštolskú úlohu. Istotne je pre nich
povzbudzujúce, keď uznáme ich
pocity. Budú sa cítiť blízko, keď si
spomenieme na ich výročia a oslavy.
Niektorí stále posielajú listy alebo
pohľadnice a väčšina využíva
nesmierne možnosti techniky, aby im
venovala pozornosť, vypočula ich
alebo im povedala niečo, čo ich
rozptýli. Poslanie drobnosti,
napríklad oblečenia či osobnej
spomienky, je tiež spôsob, ako sa



sprítomniť a môže nahradiť
nedostatok kontaktu. Niekedy stačí
maličkosť, ktorá ukáže, že sme si na
tú milovanú osobu spomenuli a
poznáme jej vkus. Zvyčajne je dobré
často im ďakovať za všetko, čo pre
nás urobili, a tiež ich prosiť o
odpustenie za starosti, ktoré sme im
neraz spôsobili. Chceme prosiť Pána,
aby vzdialenosť nikdy nebola
výsledkom nášho nedostatku
empatie voči ich najhlbším túžbam.

Či azda neexistujú strážcovia?

V tomto poslaní sprevádzať tých,
ktorých milujeme, nie je žiadny
spojenec taký dobrý ako Anjeli
strážcovia. Sú veľmi
zainteresovanými spolupáchateľmi v
útoku, ktorý chceme podniknúť proti
izolácii tých drahých ľudí. Keď Ježiš
počuje Natanaelovo vyznanie,
odpovedá mu otvorením nečakaných
obzorov: „Veríš preto, že som ti
povedal: Videl som ťa pod



figovníkom? Uvidíš väčšie veci ako
toto. (...) Veru, veru, hovorím vám:
Uvidíte otvorené nebo a Božích
anjelov vystupovať a zostupovať na
Syna človeka“ (Jn 1,50–51). Ježišova
prítomnosť pod figovníkom pri
Natanaelovi a činnosť anjelov sú
neviditeľné, ale absolútne reálne.

Raz sa svätý Josemaría dozvedel o
zložitej situácii, ktorou prechádzali
dvaja jeho synovia. Museli bývať v
penzióne s veľmi nevhodným
prostredím. Jeden z nich to
eufemisticky nazýval „nebezpečným
susedstvom“. Denník z tých dní
približuje povahu tohto
nebezpečenstva: „v tomto dome je,
prirodzene, príslušné stádo vulpes
levantinas“[10]. Svätý Josemaría po
mesiacoch v Burgose napísal do Cesty
bod, ktorý odkazuje na túto situáciu:
„Že v tomto prostredí je veľa
príležitostí zísť z cesty? — Dobre. Ale
nie sú tam aj anjeli strážni?“[11].



Aj my sa môžeme veľmi dobre oprieť
o pomoc týchto mocných
orodovníkov, aby sme sprevádzali
našich blízkych a poskytli im teplo
spoločnosti a duchovnú pomoc, ktorú
potrebujú. Vzdialenosti sa rušia, lebo
láska letí a stáva sa večnou a
božskou.

* * *

„Uvidíte otvorené nebo“ (Jn 1,51).
Nebo je otvorené, pretože Panna
Mária je jeho Bránou. Naša viera nás
uisťuje, že keď budú ľudia, ktorých
milujeme, čeliť samote posledného
kroku k večnému životu, nebude im
chýbať materinské pohladenie Panny
Márie, tak ako nechýbalo Ježišovi,
ktorý sa na kríži neodriekol
prítomnosti svojej matky. Radi by
sme boli prítomní pri tých, ktorých
milujeme, v tej poslednej chvíli v
tieni ich figovníka. Naša Matka nám
dá dar, že nás za ruku uvedie na túto
posvätnú zem.



[1] František, Mimoriadna príležitosť
modlitby v časoch pandémie, 27-
III-2020.

[2] Lev XIV, Posolstvo V. Svetového dňa
starých rodičov a seniorov
(27-07-2025).

[3] Tamtiež.

[4] List jeho dcéram v Mexiku, z Ríma,
20-VI-1950 (AGP, séria A.3.4,
500620-7).

[5] List jeho synom v Austrálii, z Ríma,
8-IV-1964 (AGP, séria A.3.4, 640408-1).

[6] List jeho synom z Valencie, 25-
VII-1937 (AGP, séria A.3.4, 370725-3).

[7] List° 11, č. 23.

[8] Sv. Ján Pavol II, Ap. list Novo
millennio ineunte, 6-I-2001, č. 50.



[9] Fernando Ocáriz, Pastoračný list,
14-II-2017, č. 31.

[10] Denník o prechode cez Pyreneje, 6.
a 7. október, 1937 (Juan Jiménez
Vargas), s. 2, AGP, sek A, leg 2, carp 2,
exp 1 y 2.

[11] Cesta, č. 566.

Diego Zalbidea // Photo: Krunal
Mistry, Unsplash

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/sprevadzat-na-dialku/
(21.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/sprevadzat-na-dialku/
https://opusdei.org/sk-sk/article/sprevadzat-na-dialku/

	Sprevádzať na diaľku

