
opusdei.org

Spoznať ho a spoznať
seba (IV): Keď
začneme počúvať

Mojžišov život nás učí, že na to,
aby sme splnili svoje poslanie,
ku ktorému sme povolaní,
musíme počúvať Boha v
modlitbe a nechať sa premeniť
Duchom Svätým.

20.09.2022

Pán dal Mojžišovi dôležité poslanie:
viesť jeho ľud novým obdobím dejín
spásy. Izrael bol vďaka jeho
spolupráci vyslobodený z egyptského



otroctva a dovedený do zasľúbenej
zeme. Židovský národ prijal
prostredníctvom Mojžiša tabule
zákona a pravidlá uctievania Boha.
Ako to Mojžiš dosiahol? Ako docielil
taký súlad s Bohom, vďaka ktorému
bol jeho život prínosný pre toľkých
ľudí – pre celý židovský národ aj pre
všetkých, ktorí prišli po ňom?

Hoci si Boh vybral Mojžiša už od
narodenia – o čom svedčí aj to, ako
zázračne prežil faraónovo
prenasledovanie – je zaujímavé, že
Pána stretol až o mnoho rokov
neskôr. V mladosti nebol ničím
výnimočný, hoci si určite robil
starosti o svoj ľud (porov. Ex 2, 15).
Možno túto jeho premenu najlepšie
vysvetľuje jeho pripravenosť počúvať
Boha.[1] Pre nás platí to isté – aby sme
dosiahli to, k čomu sme povolaní,
potrebujeme sa nechať premeniť
prostredníctvom počúvania. Iste, nie
je jednoduché dosiahnuť takú
blízkosť k Bohu, aká sa opisuje v



knihe Exodus: „Pán sa však rozprával
s Mojžišom z tváre do tváre, ako keď
sa niekto rozpráva so svojím
priateľom.“ (Ex 33, 11) Tento proces
zvykne trvať roky, ba aj celý život, a
často je nutné znova sa začať učiť
modliť, akoby sme len začínali náš
rozhovor s Pánom.

„Mojžiš, Mojžiš!“

Objaviť potrebu modliť sa znamená
vedieť, že „on prvý miloval nás“ (1 Jn
4, 19) a podľa toho tiež, že on prvý sa
nám prihovoril: „A stvoril Boh
človeka na svoj obraz, na Boží obraz
ho stvoril, muža a ženu ich stvoril.
Boh ich požehnal a povedal
im: ...“ (Gn 1, 27-28).[2] Boh, ktorý nás
z vlastnej iniciatívy stvoril z lásky a
vybral si nás na určitú misiu, robí
tiež prvý krok v našom modlitebnom
živote. V našom rozhovore s ním je to
práve Boh, kto vysloví prvé slovo.

Toto úvodné slovo môžeme
spozorovať už v túžbe po Bohu, ktorú



nám zasial do srdca on sám a ktorá
sa zobúdza pri mnohých rôznych
skúsenostiach. Mojžišovi sa prvýkrát
zjavil na vrchu Horeb, nazývanom
tiež „Boží vrch“. Tam „sa mu zjavil
Boží anjel v ohnivom plameni z
tŕňového kríka. Keď naň hľadel,
videl, že tŕňový krík horí plameňom,
ale nezhára. Vtedy si Mojžiš povedal:
‚Pôjdem a obzriem si ten čudný jav.
Prečo tŕňový krík nezhorí.‘“ (Ex 3,
2-3) Pri tejto zvláštnej príhode nejde
len o čistú zvedavosť, ale o jasné
pochopenie, že sa deje niečo
transcendentné, čo prevyšuje jeho
samého.

Aj nás môžu v živote prekvapiť
udalosti, ktoré nám otvárajú hlbšiu
dimenziu reality. Môže ísť o veľmi
osobný objav niečoho, čo sme
predtým nespozorovali: tušíme
prítomnosť Boha, keď si uvedomíme
nejaký jeho dar alebo keď vidíme,
ako nám rôzne prekážky pomohli
dozrieť a pripravili nás, aby sme



mohli čeliť rozličným okolnostiam
alebo úlohám. Tiež môže ísť o objav
vo svete, ktorý nás obklopuje: rodina,
priatelia, príroda atď. V každom
prípade zažívame potrebu modliť sa,
poďakovať, požiadať, ... a obrátime sa
na Boha. To je prvý krok.

„Keď Pán videl, že prichádza, aby si
to obzrel, Boh naňho z tŕňového
kríka zavolal: ‚Mojžiš, Mojžiš!‘ On
odpovedal: ‚Tu som.‘“ (Ex 3, 4)
Rozhovor sa začne, keď sa pozrieme
na Boha, ktorý na nás už upieral
zrak. A slová – ak sú vôbec potrebné
– plynú, keď ho necháme prehovoriť
prvého. Ak sa o to pokúsime sami,
nebudeme sa môcť modliť. Radšej
vzhliadnime na Boha a pamätajme
na jeho utešujúci prísľub: „A hľa, ja
som s vami po všetky dni až do
skončenia sveta.“ (Mt 28, 20)

Preto je viera plná dôvery v Boha
základom úprimnej modlitby.
Najlepší spôsob, ako sa začať modliť,



je poprosiť Boha, aby nás to naučil.
Tak sa modlili apoštoli a to je cesta,
na ktorú nás povzbudil aj svätý
Josemaría: „Ak sa necítiš byť
pripraveným, obráť sa na Ježiša tak,
ako sa naňho obracali jeho učeníci:
„Pane, nauč nás modliť sa!” (Lk 11, 1).
A zakúsiš ako Duch Svätý „prichádza
na pomoc našej slabosti, lebo nevieme
ani to, za čo sa máme modliť, ako
treba; a sám Duch sa prihovára za
nás nevysloviteľnými vzdychmi” (Rim
8, 26), ktoré sa nedajú vypovedať,
pretože neexistujú žiadne vhodné
výrazy, čo by dokázali popísať ich
hĺbku.“[3]

„Zobuj si z nôh obuv“

Po niekoľkých dňoch duchovného
ústrania napísala blahoslavená
Guadalupe Ortiz de Landázuri
svätému Josemaríovi: „O svojom
dôvernom styku s Bohom, o svojom
modlení, atď. som vám už
rozprávala: keď sa trochu posnažím,



Pán mi to uľahčí a celá sa
odovzdám.“[4]

Začiatok modlitby, ako aj modlitba
samotná, je Boží dar. No súčasne by
sme sa mali pýtať samých seba, aká
úloha prináleží nám. Rozhovor s
Bohom je milosť, a preto nejde len o
pasívnu činnosť; aby sme ju získali,
musíme ju chcieť získať.

Okrem toho, že sa otvoríme milosti,
čo viac môžeme spraviť, aby sme
viedli intenzívny modlitebný život?
Dobrý začiatok môže byť, že si
uvedomíme, pred kým stojíme a
odpovieme s úctou a poklonou. Počas
rozhovoru na vrchu Horeb Boh
„hovoril mu: ‚Nepribližuj sa sem!
Zobuj si z nôh obuv, lebo miesto, na
ktorom stojíš, je zem svätá!‘ A
pokračoval: ‚Ja som Boh tvojho otca
Abraháma, Boh Izáka a Boh Jakuba.‘
Vtedy si Mojžiš zakryl tvár, lebo sa
bál pozrieť na Boha.“ (Ex 3, 5-6)



Zobuť sa a zakryť si tvár – to bola
reakcia najväčšieho proroka
izraelského ľudu pri prvom stretnutí
s Bohom. Týmito gestami dal najavo,
že si uvedomuje, že stojí pred
transcendentálnym Bohom. Podobne
môžeme konať aj my, keď sa
priblížime k Ježišovi v svätostánku so
zbožnou úctou a poklonou. Počas
modlitebnej vigílie Benedikt XVI.
vysvetlil, ako adorovať Boha: „Tu, v
konsekrovanej hostii, je on pred
nami a medzi nami. Tak ako
predtým, aj teraz sa záhadne ukrýva
v svätom tichu, a tak ako predtým, aj
teraz takto zjavuje pravú tvár Boha.
Pre nás sa stal pšeničným zrnom,
ktoré padá na zem, odumrie a
prinesie úrodu až do konca sveta.
(porov. Jn 12, 24) Je tu prítomný, tak
ako vtedy v Betleheme. Pozýva nás
na vnútornú púť, ktorá sa nazýva
adorácia. Vyrazme teraz na túto púť
a žiadajme ho, aby nás viedol.“[5]



Zbožnú úctu a poklonu prejavujeme
v modlitbe rozličnými spôsobmi.
Napríklad pred Ježišom v Oltárnej
sviatosti si pokľakneme na znak
našej malosti pred Bohom. Keď sa
kvôli rozličným okolnostiam
nemôžeme modliť pred Ježišom v
Oltárnej sviatosti, môžeme spraviť
niečo podobné, napríklad pozrieť sa
dovnútra duše, objaviť tam Boha,
nechať dušu pokľaknúť a s pokojom
odriekať slovo po slove z úvodnej
modlitby alebo z inej modlitby, ktorá
nám pripomenie, že sme v jeho
prítomnosti.

Oblak ho zahaľoval

Mojžiš pokračoval v rozhovore s
Bohom a prijal tabule zákona. Je to
veľkolepá, ale aj veľmi intímna scéna:
„Tu zostúpila na vrch Pánova sláva a
oblak ho zahaľoval šesť dní. V siedmy
deň zavolal z oblaku Mojžiša. V
očiach Izraelitov sa Pánova sláva na
končiari vrchu javila ako žeravý



oheň. Mojžiš vošiel do oblaku a
Mojžiš zostal na vrchu štyridsať dní a
štyridsať nocí.“ (Ex 24, 16-18)

Okrem toho, že tento oblak ukázal
slávu Boha a bol predzvesťou
prítomnosti Ducha svätého, taktiež
umožnil vytvoriť intímnu atmosféru
počas rozhovoru medzi prorokom a
jeho stvoriteľom. To nám ukazuje, že
pri modlení potrebujeme získať
cnosti, ktoré nám pomôžu vytvoriť
intimitu s Bohom: lásku k tichu
(vonkajšiemu aj vnútornému);
stálosť; a schopnosť pozorne počúvať,
ktorá nám umožní vnímať jeho hlas.

Niekedy nevieme doceniť ticho a keď
počas modlitby nič nepočujeme,
zvykneme vyplniť čas slovami,
čítaním, či dokonca obrazmi a
zvukmi. Hoci to robíme s dobrým
úmyslom, takto nedokážeme počúvať
Boha. Možno potrebujeme
„konvertovať na ticho“, čo znamená
viac ako len zmĺknuť. Svätý



Josemaría si počas leta 1932 zapísal
poznámku, ktorá neskôr vyšla v
knihe Cesta, a ktorá nám názorne
ukazuje, že rozhovor s Bohom musí
vždy prebiehať takto: „Ticho je
vrátnikom vnútorného života.“[6]

Zatiaľ čo nás vonkajšie zvuky a
vnútorné vášne rozptyľujú, ticho nás
prinavracia k sebe a vedie nás k
rozmýšľaniu o vlastnom živote.
Činorodosť a výrečnosť počas
modlitby nás k Bohu nepribližujú,
ani nám neumožňujú konať
dôkladne. Keď sme rozrušení,
nemáme čas prinavrátiť sa k sebe,
premýšľať, žiť do hĺbky. No ticho –
vnútorné aj vonkajšie – nás vedie v
ústrety Bohu, aby v nás vzbudil úžas.
Modlitba vlastne vyžaduje ticho,
ktoré nie je len negatívne, prázdne,
ale ktoré je plné Boha, pri ktorom
objavíme jeho prítomnosť. Ako
zaznamenala blahoslavená
Guadalupe: „Prehlbovať to ticho, až
kým neprídeme tam, kde je iba Boh;



kde bez nášho dovolenia nevstúpia
ani anjeli.“ A tam „uctievať Boha,
velebiť ho, hovoriť mu nežné
slová.“[7] To je to ticho, ktoré nám
umožňuje počúvať Boha.

Napokon ide o to, aby sme zamerali
našu pozornosť – porozumenie, vôľu,
náklonnosť – na Boha, aby sme ho
nechali klásť nám otázky. Tak sa
môžeme samých seba opýtať, čo
navrhol aj pápež František: „sú
chvíle, keď sa postavíš do jeho
prítomnosti v tichu, keď zostávaš s
ním bez náhlenia, a necháš ho, aby
sa na teba díval? Necháš, aby jeho
oheň zapálil tvoje srdce? Ak mu
nedovolíš, aby v ňom živil teplo jeho
lásky a nežnosti, nebudeš mať oheň,
a potom ako budeš môcť zapáliť
srdce druhých svojím svedectvom a
slovami?“[8]

Okrem ticha je rovnako dôležitá aj
stálosť, lebo modliť sa je náročné.
Vyžaduje si to čas a úsilie, čo



podstúpil aj Mojžiš, keď ho oblak
zahaľoval šesť dní a až na siedmy deň
k nemu Boh prehovoril. Na prvom
mieste sa vyžaduje vonkajšia stálosť,
aby sme si udržali zvyk modliť sa
približne v rovnakom čase a rovnako
dlho. Neustále to odporúčal aj svätý
Josémaría: „Rozjímanie. – V presný
čas a v presnú hodinu. – Ak nie,
prispôsobíme ho našej pohodlnosti: a
to je nedostatok umŕtvovania. A
modlitba bez umŕtvovania je málo
účinná.“[9]

Ak je táto stálosť hnaná láskou, bude
predstavovať vstupnú bránu k
priateľstvu s Bohom plnému
rozhovorov, keďže on sa nevnucuje:
hovorí k nám, iba ak si to prajeme.
Stálosť z našej strany preukazuje a
vzbudzuje vrúcnu túžbu počúvať
jeho láskavé slová.

Ak sa chceme naučiť počúvať, okrem
vonkajšej stálosti je nevyhnutná aj 
vnútorná stálosť: potrebujeme mať



sústredenú myseľ a bojovať s
rozptýleniami, podnecovať vôľu,
ktorá nikdy neprestáva túžiť a tiež
posilniť náklonnosť, ktorá nie je vždy
prítomná. To všetko môže byť
únavné, hlavne ak sa o to pokúšame
často, lebo existuje veľa podnetov,
ktoré nás rozptyľujú. Zároveň by sme
si však nemali pomýliť pozorné
počúvanie s prehnanou prísnosťou
alebo s príliš metodickými
cvičeniami sústredenia, lebo
modlitba plynie v súlade s mnohými
okolnosťami. Zásadne plynie tam,
kam dovolí Boh – „vietor veje, kam
chce“ (Jn 3, 8) – ale tiež prúdi v
súlade s našou osobnou situáciou.
Niekedy dlho premýšľame o ľuďoch,
ktorých milujeme, modlíme sa za
nich a to už môže byť rozhovor lásky.

Tu je niekoľko konkrétnych rád,
ktoré uľahčujú pozorné počúvanie:
vyhýbať sa multitaskingu, aby sme sa
mohli sústrediť a byť prítomný počas
modlitby bez toho, aby sme mysleli



na iné veci; podporiť schopnosť učiť
sa a pokorne uznať svoju malosť a
jeho veľkosť, na čo môžeme využiť
strelné modlitby; klásť Bohu
otvorené otázky a nechať mu
priestor, aby nám odpovedal, kedy
bude chcieť, alebo mu jednoducho
povedať, že sme pripravení urobiť, čo
nám naznačí; nasledovať rytmus a
smer, kam nás vedie uvažovanie o
jeho láske a vyhýbať sa iným
rozptyľujúcim myšlienkam; učiť sa
mať otvorenú myseľ, nechať sa ním
prekvapiť a snívať jeho sny, bez
snahy príliš kontrolovať modlitbu.
Týmto spôsobom sa postupne
otvoríme tajomstvu a logike Boha,
vďaka čomu s pokojom prijmeme
fakt, že nevieme, kam nás zavedie.

„Daj mi vidieť svoju slávu“

Na začiatku modlitby pochopiteľne
očakávame, že Boh k nám prehovorí,
čo sa niekedy ozaj stáva. Môže nás
frustrovať, ak sme na konci nepočuli



nič alebo iba veľmi málo. V každom
prípade si musíme byť istí, že
modlitba vždy prináša úžitok. Na
vrchu Sinaj Mojžiš „povedal: ‚Daj mi
vidieť svoju slávu!‘“ Zdá sa, že Boh
chce vyhovieť jeho želaniu:
„Predvediem pred tebou všetku svoju
nádheru a vyslovím pred tebou aj
Pánovo meno. Milostivý budem, ku
komu chcem byť milostivý, a
zmilujem sa nad tým, nad kým sa
chcem zmilovať!“ Jeho slová však
naberú nečakaný spád, čo by mohlo
spôsobiť sklamanie: „Moju tvár
nemôžeš vidieť, lebo niet človeka,
ktorý by mňa videl, a ostal by nažive!
(...) Keď tade pôjde moja sláva,
postavím ťa do skalnej trhliny a
položím na teba svoju ruku, kým
neprejdem. Potom svoju ruku
odtiahnem a ty ma uvidíš odzadu.
Ale moju tvár nesmie nik vidieť!“ (Ex
33, 18-23) Ak by sa Mojžiš cítil
frustrovaný, že nevidel tvár Boha,
hoci po tom túžil, mohol upustiť od
svojho zámeru alebo stratiť



motiváciu na nasledujúce stretnutia.
Namiesto toho sa však nechal viesť
Bohom, a tak sa z neho stal ten, s
ktorým „sa Pán stýkal z tváre do
tváre.“ (Dt 34, 10)

Kľúč k modlitbe nespočíva v
dosiahnutí viditeľných výsledkov a
už vôbec nie v modlení sa v presne
ohraničenom čase. Prostredníctvom
rozhovoru s Bohom sa nesnažíme
získať okamžitý výsledok, ale
schopnosť dôjsť na také miesto, do
takého životného štádia – ak to tak
nazveme – v ktorom sa modlitba
stotožňuje so životom samým: s
myšlienkami, záľubami, radosťami...
Ide o to byť s Bohom, ostávať v jeho
prítomnosti počas celého dňa. Koniec
koncov, hlavný úžitok modlitby je žiť
v Bohu. Modlitbu takto chápeme ako 
komunikáciu života: života prijatého
a života prežitého, života privítaného
a života odovzdaného. Nezáleží na
tom, že nemáme vášnivé city či
fascinujúce vedomosti. Je to oveľa



jednoduchšie: témou našej modlitby
bude, ako vravieval svätý Josemaría,
[10] téma nášho života, a naopak; lebo
celý náš život sa premení na
autentickú modlitbu, rozpínajúcu sa
„v široký, pokojný a bezpečný
prúd.“[11]

Jorge Mario Jaramillo

[1] Ako naznačil pápež Benedikt XVI. v
katechéze o modlitbe: „Keď čítame
Starý Zákon, jedna postava vyniká
medzi ostatnými: Mojžiš, práve ako
človek modlitby.“ Generálna
audiencia, 1. júna 2011

[2] To isté sa stane aj v druhom
rozprávaní o stvorení človeka: porov.
Gn 2, 16. Kurzíva sa v originálnom
texte Biblie nenachádza.

[3] Boží priatelia, bod 244



[4] List z 12. decembra 1949 v: Listy
svätému, II.

[5] Benedikt XVI., Prejav, 20. augusta
2005.

[6] Cesta, bod 281

[7] Mercedes Eguíbar Galarza: 
Guadalupe Ortiz de Landázuri. Práca,
priateľstvo a dobrá nálada. Palabra,
Madrid, 2001, s. 87

[8] Pápež František, Apoštolská
exhortácia, Gaudete et exsultate, č.
151

[9] Brázda, bod 446

[10] Ísť s Kristom, bod 174

[11] Boží priatelia, bod 306

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-iv-ked-zacneme-pocuvat/


sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-
iv-ked-zacneme-pocuvat/ (18.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-iv-ked-zacneme-pocuvat/
https://opusdei.org/sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-iv-ked-zacneme-pocuvat/

	Spoznať ho a spoznať seba (IV): Keď začneme počúvať

