
opusdei.org

Spoznať ho a spoznať
seba (III): V
spoločnosti svätých

Príklady svätých, najmä
presvätej Panny Márie, môžu
byť veľkou pomocou pre náš
modlitebný život.

19.10.2020

Ježiš prichádza prvýkrát verejne do
Jeruzalema. Tam začína ohlasovať
Božie kráľovstvo svojimi slovami a
zázrakmi. Odkedy na svadbe v Káne
vykonal prvé nadprirodzené činy,
jeho povesť neustále rastie. V tejto



situácii za ním pod rúškom noci
prichádza známa židovská osobnosť
(porov. Jn 3, 1). Nikodémovo srdce
bolo hlboko pohnuté, keď videl a
počul Krista. V hlave mu vírili mnohé
otázky a tak sa rozhodol hľadať
odpovede v intimite stretnutia
tvárou v tvár. Ježiš vidí úprimnosť v
jeho srdci a poponáhľa sa s
odpoveďou: „Ak sa niekto nenarodí
zhora, nemôže uzrieť Božie
kráľovstvo.“ (Ján 3, 3)

Rozhovor pokračuje otázkou, ktorú
by položil každý z nás: Čo to
znamená? Ako sa môže niekto
narodiť druhý krát? Ale čo v
skutočnosti Ježiš Nikodémovi hovorí,
je, že dôležitejšie, než len snaha
pochopiť, je nechať Boha vstúpiť do
svojho života. Usilovať o svätosť je
akoby druhé narodenie sa. Všetko
uvidí v novom svetle. Naozaj to
znamená stať sa novým človekom,
byť premenený kúsok po kúsku do
samého Krista: „aby sa v nás prejavil



jeho život.“[1] Až tak, že jedným zo
spôsobov, ako spoznať Krista, je
práve skrze svätých. Ich životy môžu
hrať dôležitú úlohu pre každého
pokrsteného na jeho osobnej ceste k
modlitbe.

Mária sa modlí, keď sa raduje...

Ženy a muži, ktorí nás predišli do
večnosti, sú svedkami toho, že je
možné viesť skutočný rozhovor s
Bohom v našom každodennom
živote, uprostred všetkých našich
radostí aj problémov, i keď máme
občas chuť myslieť si opak.
Najjasnejším svedectvom o tom je
život Panny Márie. Mária vďaka
nežnej blízkosti syna Ježiša v
každodennom rodinnom živote
viedla neustály rozhovor s Otcom.
Tak ako v každej rodine, aj v tej
nazaretskej zažívali krásne aj ťažké
chvíle. No či v takých chvíľach či
onakých, Mária sa vždy modlí.



Modlí sa vtedy, keď ju napĺňa radosť.
Vieme, že krátko po anjelovom
zvestovaní „ponáhľa sa do istého
judejského mesta v hornatom
kraji“ (Lk 1, 39) navštíviť svoju
sesternicu Alžbetu. Mária sa
dozvedela o synovcovi, o ktorého sa
čoskoro rozrastie ich rodina. Aká
radostná správa, zvlášť v tomto
prípade, veď Alžbeta a Zachariáš boli
pokročilého veku! „Svätý Lukáš
opisuje stretnutie dvoch sesterníc
veľmi dojímavo, ako presiaknuté
radosťou a vzdávaním vďaky.“[2]
Duch Svätý zrejme zdieľa ich radosť,
keď odhaľuje Krstiteľovi a jeho matke
fyzickú blízkosť Spasiteľa.

Len čo Mária vkročí do domu,
Alžbeta ju oslovuje slovami horlivej
chvály, slovami, ktoré sa stanú
univerzálnou modlitbou, ktorú
opakujeme každý deň a tak sa
zúčastňujeme na ich radosti:
„Požehnaná si medzi ženami a
požehnaný je plod tvojho života.“ (Lk



1, 42) Mária na sesternicino nadšenie
odpovedá prekypujúcim srdcom:
„Velebí moja duša Pána a môj duch
jasá v Bohu, mojom Spasiteľovi.“ 
Magnifikát, ako tradícia nazvala 
odpoveď našej Matky, je modlitbou
chvály preniknutou Božím slovom.
Ako povedal Benedikt XVI.: „Mária
mala hlboké znalosti svätých písem.
Jej Magnifikát je utkaný z citátov
Starého Zákona.“[3]

Keď sú naše srdcia naplnené
vďačnosťou za dar, ktorý sme dostali,
môžeme vysloviť našu vďaku
modlitbou, možno práve slovami
Písma, ďakujúc Bohu za veľké veci,
ktoré vykonal v našom živote.
Vzdávanie vďaky je ústredným
postojom kresťanskej modlitby, zvlášť
v momentoch naplnených radosťou.

...a tiež uprostred smútku a
znechutenia.

Rovnako sa Panna Mária modlí aj v
temných chvíľach, keď je vystavená



smútku alebo situácii, ktorá je na
prvý pohľad bezo zmyslu. Mária nás
tak učí ďalší ústredný postoj
kresťanskej modlitby, ktorý je jasne
vyobrazený v príbehu Ježišovej
smrti: „pri Ježišovom kríži stála jeho
matka“ (Jn 19,25). Ježišova matka,
preniknutá smútkom, je jednoducho
prítomná. Neskúša spraviť nič na
záchranu svojho Syna, ani nevyčíta
Bohu to, čomu nerozumie. Jej
jedinou starosťou je zachytiť každé
slovo, ktoré Ježiš vysloví z kríža.
Odteraz bez váhania prijíma novú
úlohu, ktorou bola poverená: „Žena,
hľa, tvoj syn! Potom povedal
učeníkovi: Hľa, tvoja matka!“ (Jn 19,
26-27). Máriin smútok je najhlbší,
aký len môže človek zažiť – byť
prítomná pri smrti syna. Ale Mária
sa povznáša nad svoju bolesť a
prijíma nové povolanie prijať za
svojho syna Jána; a s ním aj mužov a
ženy všetkých čias.



Modlitba uprostred smútku je
predovšetkým „státím“ vedľa svojho
vlastného kríža, prijatie a milovanie
Božej vôle; znamená to byť
pripravený povedať áno ľuďom a
situáciám, ktoré Pán zoslal do nášho
života. Modliť sa znamená mať oči
otvorené v každej situácii, dokonca aj
keď sa zdá zvlášť temná, s istotou, že
aj tu môžeme vždy nájsť dar, že Boh
je tu stále prítomný. Potom budeme
schopní prijímať ľudí a situácie s
postojom Márie: fiat, „nech sa mi
stane“ (Lk 1, 38).

A nakoniec, v živote Panny Márie
vidíme ďalší postoj mysle v modlitbe.
Vidíme Máriu a jej manžela Jozefa
modliť sa vo chvíli úzkosti. Jedného
dňa, keď sa vracajú z výročnej púte
do Jeruzalemského chrámu, zistia, že
ich dvanásťročný Syn chýba a
rozhodnú sa vrátiť sa, aby ho hľadali.
Keď ho konečne nachádzajú v
chráme, rozpráva sa s učiteľmi
zákona. Mária sa pýta: „Syn môj, čo si



nám to urobil? Pozri, tvoj otec i ja
sme ťa s bolesťou hľadali!“ (Lk 2, 48)

Často aj my môžme prežívať úzkosť,
keď pociťujeme vlastnú
nedostatočnosť, nenaplnenie, alebo
máme pocit, že nie sme na tom
správnom mieste. Dokonca sa nám
môže zdať, že celý náš svet ide
nesprávnym smerom: náš život,
povolanie, rodina, práca… Môžeme si
dokonca myslieť, že naša životná
cesta vôbec nespĺňa naše predstavy.
Všetky naše plány a sny sa vtedy
zdajú detinské. Aj Mária a Jozef
museli prežiť chvíle úzkosti, a keď sa
pýtajú svojho Syna, prečo to urobil,
nedostávajú jasnú odpoveď: „Prečo
ste ma hľadali? Nevedeli ste, že mám
byť tam, kde ide o môjho Otca? Ale oni
nepochopili slovo, ktoré im
hovoril.“ (Lk 2, 49-50)

Modlitba v úzkosti nezaručuje, že
nájdeme rýchle a ľahké riešenie. Čo
teda máme robiť? Panna Mária nám



ukazuje to najlepšie riešenie: zostať
verní svojej životnej ceste a
znovuobjavovať v našom
každodennom živote Božiu vôľu, aj
keď jej úplne nerozumieme. A ako
Mária, môžeme si všetky
nepochopené a občas nejasné
udalosti uchovávať vo svojom srdci a 
rozjímať o nich, teda uvažovať o nich
v rozhovore s Bohom, v postoji
modlitby. Potom krôčik po krôčiku
pocítime znovu Božiu prítomnosť a
uvidíme, ako sa v nás Ježiš vzmáha a
znovu sa stáva viditeľným (porov. Lk
2, 51-52).

Životopisy pre náš život

Mária je privilegovaným svedkom
Božej blízkosti, po ktorej túžime, ale
rovnako sú nimi aj svätí, každý
svojím osobným a jedinečným
spôsobom: „Každý svätec predstavuje
akoby lúč svetla, ktoré prúdi z
Božieho slova,“ povedal Benedikt
XVI. „Myslíme pri tom na svätého



Ignáca z Loyoly pri jeho hľadaní
pravdy a duchovnom rozlišovaní;
svätého Jána Bosca v jeho zanietení
pri výchove mládeže; svätého Jána
Vianneyho a jeho ponímanie veľkosti
kňazstva ako daru a úlohy; svätého
Pia z Pietrelciny, ktorý bol nástrojom
Božieho milosrdenstva; svätého
Josemaríu Escrivu v jeho kázaní o
všeobecnom povolaní na svätosť;
blahoslavenú Teréziu z Kalkaty,
misionárku Božej lásky k tým
posledným.“[4]

Jednoducho je prirodzené, že nás
priťahuje spôsob života či človek,
ktorého práca je nám blízka alebo
ktorý nám hovorí priam z duše či
mysle. Spoznávať život a skúsenosti
svätých a čítanie ich spisov je
vynikajúcim spôsobom ako s nimi
rozvíjať úprimné priateľstvo. Ak
vyberieme z ich života iba zázračné
udalosti a modlitby, vystavujeme sa
riziku, že sa budú zdať vzdialení



realite a bude nám ťažšie nasledovať
ich príklad.

„Spomínate si na Petra, Augustína,
Františka? Nikdy sa mi nepáčili také
životopisy svätých, ktoré nám s
naivitou, ale takisto aj s nedostatkom
kresťanskej náuky predstavovali ich
hrdinské skutky tak, akoby boli v
Božej milosti utvrdení už od
materinského lona,“ píše svätý
Josemaría, ktorý vždy trval na tom,
aké je dôležité nikdy si neidealizovať
ľudí a nerobiť z nich dokonalých,
dokonca ani v prípade svätých
kanonizovaných Cirkvou. „Nie.
Skutočné životopisy kresťanských
hrdinov sú ako naše životy; bojovali
a vyhrávali, bojovali a prehrávali. A
potom sa plní ľútosti vrátili opäť do
boja.“[5] Takto sa svedectvo svätých
stáva vierohodnejším, lebo v nich
vidíme ľudí, ako sme my. Ako hovorí
pápež František, medzi svätými
„môže byť naša vlastná mama, stará
mama a ďalšie blízke osoby (porov. 2



Tim 1, 5). Možno ich život nebol vždy
dokonalý, avšak aj uprostred
nedokonalostí a pádov nasledovali
Pána a páčili sa mu.“[6]

Naše chápanie modlitby sa môže
prehĺbiť, keď vidíme, ako ju vo
svojom živote žijú konkrétny ľudia.
Napríklad nové svetlo môže do nášho
modlitebného života vniesť zistenie,
že žalm 91 priniesol svätému
Tomášovi Morovi veľkú útechu počas
dlhých mesiacov jeho väznenia.
„Uchýliš sa pod jeho perute... Lebo
tvojím útočišťom je Pán... Pretože sa
ku mne pritúlil, vyslobodím ho.“[7]
Príklad mučeníka postaveného
tvárou v tvár smrti a utrpeniu
svojich milovaných nám môže
ukázať cestu modlitby uprostred
veľkých aj malých prekážok, s
ktorými sa stretávame v našom
vlastnom živote.

Očarený milujúcim Božím
pohľadom



Ľahšie objavíme Boha v našom
všednom živote, keď dobre poznáme
svätcov. Svätý Ján Mária Vianney,
farár z Arsu, si všimol, že jeden z
jeho farníkov, negramotný roľník,
trávieval dlhý čas pred
svätostánkom. Jedného dňa sa muža
spýtal: „Za čo sa modlíš?“ Muž
odpovedal s prostotou: "Pozerám sa
na Neho a On sa pozerá na mňa."
Farár z Arsu na túto lekciu nikdy
nezabudol. „Kontemplatívna
modlitba je pohľad viery upretý na
Ježiša,“[8] učí Katechizmus Katolíckej
cirkvi, pričom ako príklad cituje
tohto skromného roľníka. Pozerám
sa na Neho a, čo je dôležitejšie, On sa
pozerá na mňa. Boh sa na nás pozerá
neustále, ale zvláštnym spôsobom to
robí vo chvíli, keď k nemu
pozdvihneme oči a opätujeme jeho
láskyplný pohľad.

Niečo podobné sa stalo svätému
Josemaríovi, ktorý tento príbeh často
opakoval. Ako mladý kňaz na



jednom zo svojich prvých
pastierskych pôsobísk trávieval celé
dopoludnie v spovednici a čakal na
kajúcnikov. Často tam počul zvuk
otvárania dverí a rinčanie
plechoviek, ktoré ho zarazilo a
zaujalo. Jedného dňa ho zvedavosť
premohla a aby zistil, čo hluk
spôsobuje, schoval sa za dvere.
Uvidel vojsť do kostola muža, ktorý
niesol džbány mlieka. Muž od dverí
pozrel na svätostánok a povedal:
„Pane, tu je Ján, predavač mlieka.“ A
potom odišiel. Tento skromný muž
dal mladému kňazovi príklad
modlitby plnej dôvery, ktorý ho
viedol k tomu, aby často zvolal:
„Pane, tu je Josemaría, ktorý ťa nevie
milovať tak ako Ján, predavač
mlieka.“[9]

Skrze svätých zo širokej škály
prostredí a období vidíme, že Boh sa
na nás pozerá s láskou bez ohľadu na
to, kde sme a akí sme. Môžeme im



veriť, veď oni sami to s prekvapením
zažili na vlastnej koži.

Či spíš či bdieš

Svätí nám môžu byť príkladom aj keď
ich vidíme unavených a slabých.
„Včera som sa nedokázal sústredene
pomodliť ani len dva Zdravasy,“
priznal svätý Josemaría na konci
svojho života. „Nevieš si predstaviť,
ako som trpel! Ale ako vždy, aj keď to
bolo namáhavé a nevedel som ako,
pokračoval som v modlitbe. Povedal
som mu: Pane, pomôž mi! Ty sám sa
postaraj o veľké veci, ktoré si mi
zveril, veď vidíš, že nedokážem
vykonať ani len to najmenšie: ako
vždy, vydávam sa do tvojich rúk.“[10]

Benedikt XVI. rozpráva, ako svätý
Filip Neri, „v momente, keď sa ráno
prebudil, povedal Bohu: ‚Pane, drž si
dnes Filipa; lebo inak Ťa Filip
zradí.‘“[11] A blahoslavená
Guadalupe Ortiz de Landázuri v
jednom zo svojich listov priznala, že



jej modlitba niekedy neprinášala
žiadnu útechu: „Niekde hlboko je
Boh prítomný; ale zvlášť počas
modlitby to v týchto dňoch takmer
nikdy necítim.“[12] A svätá Terezka z
Lisieuxu napísala: „Popravde, nie
som žiadna svätá, ako vidieť z tohto
stavu mojej mysle. Nemala by som sa
radovať z tejto suchopárnosti mojej
duše, ale skôr ju pripisovať
nedostatku horlivosti a vernosti.
Malo by ma trápiť, že tak často
zaspávam počas meditácie a
vďakyvzdania po svätom prijímaní.
Ale netrápi. Som presvedčená, že
rodičia milujú svoje malé deti či už
spia alebo bdejú; a že aby mohol
doktor operovať, svojich pacientov
uspí.“[13]

Potrebujeme svedectvo a spoločnosť
svätých, aby nás každý deň
utvrdzovali v tom, že môžeme
upevniť naše priateľstvo s Bohom,
vydať sa do jeho rúk: „Skutočne sme
všetci schopní, sme všetci povolaní



otvoriť sa priateľstvu s Bohom,
neopúšťať Božie ruky, nikdy sa
neprestať obracať a navracať sa k
Pánovi. Rozprávať s ním tak, ako
hovoríme s priateľom.“[14]

Carlo de Marchi

[1] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, 104.

[2] Slová monsiňora Fernanda Ocáriz
v Covadonga (Španielsko), 13. júla
2018.

[3] Benedikt XVI., Homília, 18.
decembra 2005.

[4] Benedikt XVI., Apoštolská
exhortácia Verbum Domini, 48.

[5] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, 76.

[6] Pápež František, Apoštolská
exhorácia, Gaudete et exsultate, 3.



[7] Ž 91,4.9.14 Thomas More, Dialóg o
úteche a protivenstvách(A Dialogue of
Comfort Against Tribulation). Tretia
kapitola je rozsiahlym komentárom
veršov Žalmu 91.

[8] Katechizmus Katolíckej cirkvi, č.
2715.

[9] Porov. Andres Vázquez de Prada, 
Zakladateľ, zv. I, kap. 5.

[10] Sv. Josemaría, 26. novembra
1970, citované v Javier Echevarría, 
Memoria del beato Josemaría, s. 25.

[11] Benedikt XVI., Generálna
audiencia 1. augusta 2012.

[12] Mercedes Montero, En
Vanguardia: Guadalupe Ortiz de
Landázuri, 1916-1975, Rialp, Madrid
2019, s. 94

[13] Sv. Tereza z Lisieux, Príbeh mojej
duše, kap. 8.



[14] J. Ratzinger, „Nechať Boha
pracovať“, v L’Osservatore Romano,
6. októbra 2002.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-

iii-v-spolocnosti-svatych/ (26.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-iii-v-spolocnosti-svatych/
https://opusdei.org/sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-iii-v-spolocnosti-svatych/
https://opusdei.org/sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-iii-v-spolocnosti-svatych/

	​Spoznať ho a spoznať seba (III): V spoločnosti svätých

