
opusdei.org

Spoznať ho a spoznať
seba (II): Z
Ježišových úst

V tomto druhom redakčnom
článku sa budeme zaoberať
iniciatívou Boha v modlitbe.
Boh sa v nej stretáva s
človekom a poučuje jeho srdce,
aby s ním mohol nadviazať
vzťah a uvedomiť si, že je jeho
milovaným dieťaťom.

05.06.2020

Ježiš svojich prvých učeníkov
neustále niečím udivoval a



prekvapoval: učil s veľkou mocou,
podriaďovali sa mu zlí duchovia,
vyhlasoval, že má moc odpúšťať
hriechy, konal zázraky, aby
nepochybovali ... Človek s takými
ohromujúcimi vlastnosťami v sebe
určite musel skrývať nejaké
tajomstvo. Jedného dňa za svitania,
keď sa chystali na ďalší únavný deň,
učeníci nemohli Ježiša nájsť.
Znepokojene sa pustili do
prehľadávania celého Kafarnauma,
ale po Ježišovi nebolo po celom
mestečku ani stopy. Konečne ho našli
na svahu nad jazerom ... ako sa
modlí (porov. Mk 1, 35).

Evanjelistovo rozprávanie vedie k
domnienke, že učeníci udalosť v
Kafarnaume najskôr nepochopili,
čoskoro však mali prísť na to, že
nešlo o ojedinelú udalosť. Modlitba,
rovnako ako kázanie a starosť o
potreby a odpočinok ľudí, bola
súčasťou Pánovho života. Kým však
učeníkom ostatné činnosti pripadali



pochopiteľné a dokonca
obdivuhodné, tie chvíle ticha ich
priam fascinovali, aj keď im celkom
nerozumeli. Až po určitej dobe
strávenej s Pánom sa ho odvážili
poprosiť: „Pane, nauč nás modliť sa,
ako aj Ján naučil svojich
učeníkov“ (Lk 11, 1).

Non Multa ...

Čo im na to Ježiš povedal, vieme –
naučil ich modlitbu Otčenáš. Tu by si
niekto mohol pomyslieť, že jeho
odpoveď učeníkov zrejme sklamala.
Len tých pár slov? To je to, čo Pán
celé tie dlhé hodiny robil? Opakoval
stále to isté? Rovnako by nám mohlo
napadnúť, že sa im to možno zdalo
príliš jednoduché a že by si boli
želali, aby im toho povedal viac.
Určité svetlo nám tu môže poskytnúť
sv. Matúš, lebo on, na rozdiel od sv.
Lukáša, zasadzuje učenie o Otčenáši
do kontextu kázne na vrchu. V nej
Kristus uviedol hlavné podmienky



modlitby a ozajstného vzťahu k
Bohu. Aké podmienky to sú?

Prvou podmienkou je správny
úmysel: obracať sa k Bohu kvôli
nemu samému a nie z iných
dôvodov, teda rozhodne nie preto,
aby nás ostatní videli alebo aby sme
ukázali, akí sme dobrí (porov. Mt 6,
5). Obraciame sa na Boha, živú
osobu, s ktorou nemožno
zaobchádzať ako s vecou. On nám
daroval všetko, čo máme, existujeme
vďaka jeho láske, urobil z nás svoje
deti, s láskou sa o nás stará a za našu
spásu položil život. Nezaslúži si našu
pozornosť len preto, že nám môže
niečo dať. Zaslúži si ju predovšetkým
preto, že je Boh! Keď bol sv. Ján Pavol
II. ešte krakovským biskupom,
pripomínal mladým ľuďom: „Prečo sa
všetci ľudia (kresťania, moslimovia,
budhisti, neveriaci) modlia? Prečo sa
modlia dokonca aj tí, ktorí si myslia,
že sa nemodlia? Odpoveď je veľmi
jednoduchá. Modlia sa preto, že Boh



je. Vedia, že Boh je. Preto sa
modlia.“[1]

Druhou podmienkou je dôvera: ten,
ku komu sa obraciame, je Otec, Abba.
Boh nie je nejaká vzdialená bytosť a
už vôbec nie je nepriateľ človeka,
ktorého si treba neustále udobrovať,
tlmiť jeho hnev alebo uspokojovať
jeho potreby. Boh je starostlivý otec,
ktorý vie, čo jeho deti potrebujú a
dáva im to, čo je pre nich najlepšie
(porov. Mt 6, 8). Jeho rozkošou je
stýkať sa s ľuďmi (porov. Prís 8, 31).

Vďaka tomu je zrozumiteľnejšia tretia
podmienka modlitby, ktorá
predchádza Otčenášu: nepoužívať
veľa slov (porov. Mt 6, 7). Tak totiž
môžeme zažiť to, o čom hovorí pápež
František: „Ako je dobre stáť pred
krížom alebo kľačať pred Oltárnou
sviatosťou a jednoducho byť pred
jeho očami!“[2] Prílišná
mnohovravnosť nás môže zahltiť a
rozptýliť, takže potom hrozí, že sa



namiesto toho, aby sme hľadeli na
Boha a odpočívali v jeho láske,
staneme väzňami svojich
naliehavých potrieb, obáv a plánov.
Uzavrieme sa do seba bez toho, aby
nás modlitba otvorila Bohu a jeho
premieňajúcej láske.

Jedno latinské príslovie hovorí: non
multa, sed multum[3] (nie mnohé, ale
mnoho). Svätý Josemaría toto
príslovie používal v spojitosti so
štúdiom, lebo sa v ňom hovorí o tom,
že sa človek nemá rozptyľovať
mnohými vecami (non multa), ale má
ísť do hĺbky toho, čo je podstatné (sed
multum). Táto rada je užitočná aj pre
pochopenie Ježišovho učenia o
modlitbe. Otčenáš v nás nemá svojou
stručnosťou vyvolávať rozčarovanie,
ale má nám ukázať, ako nadviazať
ozajstné spojenie s Bohom.

... sed multum

„Na sklonku života budú skúmať
našu lásku. Nauč sa milovať Boha



tak, ako chce byť milovaný, a zmeň
svoje správanie.“[4] Slová sv. Jána z
Kríža nám pripomínajú, že milovať
znamená zladiť krok s milovanou
osobou, vedieť vycítiť, čím jej urobiť
radosť a pochopiť – niekedy aj za
cenu bolesti –, že samotná dobrá vôľa
nestačí, že je tiež potrebné vedieť ako
na to.

Ako sa môžeme naučiť správne
milovať Boha? Čím mu môžeme
urobiť radosť? Táto otázka sa
objavuje už v Starom zákone, keď sa
Jób na konci s pokorou obracia k
Bohu: „Budem sa ťa pýtať a ty pouč
mňa“ (Jób 42, 4). Ide o rovnakú
prosbu, s akou sa o niekoľko storočí
neskôr obrátili učeníci na Ježiša:
„Nauč nás modliť sa.“ Modlitba teda
nie je otázkou techniky alebo metódy,
ale otvorenosti voči Bohu, ktorý nám
zjavuje svoju pravú tvár a otvára
nám svoje vnútro. Jedine vtedy, keď
budeme vedieť, čo sa skrýva v Božom
srdci, budeme schopní naozaj sa



modliť, budeme schopní milovať ho
tak, ako On chce, aby sme ho
milovali. Vo svetle tohto poznania
budeme schopní zmeniť spôsob svojej
modlitby

a modliť sa lepšie.

V Otčenáši nás Ježiš učí, ako sa zladiť
so srdcom Otca. Táto modlitba má 
performatívny charakter: jej slová v
nás pôsobia to, čo hovoria, sú to
slová, ktoré nás menia. Nie sú to len
frázy pre bezduché opakovanie, ale
slová, ktoré majú vychovávať naše
srdce a učiť ho pulzovať láskou, ktorá
bude nášmu nebeskému Otcovi robiť
radosť.

Slová Otče náš nás uvádzajú do
vzťahu, ktorý bytostne utvára náš
život. Každé buď vôľa tvoja, nás učí
milovať Božie plány, každé odpusť
nám naše viny, ako i my odpúšťame
svojim vinníkom, nám pomáha byť k
druhým milosrdnejší. „Slová
(Otčenáša) nás učia a ukazujú nám,



po čom máme túžiť a o čo máme
prosiť. Nemáme sa nimi snažiť Pána
nútiť, aby nám dal, o čo ho
prosíme.“[5] V modlitbe Otčenáš sa
učíme prosiť Boha o to, čo je naozaj
dôležité.

Dobrý spôsob, ako začať s obnovou
modlitby a ako prežívať s väčšou
intenzitou príbeh lásky, ktorým má
byť náš život, môže byť rozjímanie
nad jednotlivými prosbami Otčenáša.
Môžeme si pritom pomôcť napríklad
spismi sv. Tomáša Akvinského a sv.
Cypriána alebo i novšími textami ako
je napríklad Katechizmus katolíckej
cirkvi.[6]

Modlitba inšpirovaná Svätým
písmom

Učeníci videli Ježiša modliť sa a
počuli tiež, že sa k svojmu Otcovi
často obracal slovami žalmov. Naučil
sa to od svojej matky a od sv. Jozefa.
Žalmy živili jeho modlitbu až do
poslednej chvíle jeho obete na kríži.



„Éli, Éli, Lamma sabakthani?“ znie po
aramejsky prvý verš Žalmu 22, tak,
ako sa ho Ježiš modlil vo chvíli, keď
sa dokonávalo naše vykúpenie. Sv.
Matúš tiež zaznamenáva, že pri
poslednej večeri „zaspievali
chválospev a vyšli na Olivovú
horu“ (Mt 26, 30). Aké chválospevy
Kristus spieval?

Židia majú zvyk vypiť pri večeri v
deň sviatku Pesach štyri poháre vína
na znamenie štyroch prísľubov
Božieho požehnania ľudu
vyslobodeného z Egypta: „Ja vás
vyvediem (...), vyslobodím vás (...) a
vykúpim vás (...). Vezmem si vás za
svoj ľud (...)“ (Ex 6, 6-7). Pritom
spievajú žalmy halel, ktoré sa tak
volajú preto, že začínajú slovom halel
(aleluja).[7] Ako pravý Izraelita sa ich
Ježiš iste modlil s hlbokou
vďačnosťou a velebil pritom Boha,
svojho Otca, s vedomím, že ide o
modlitby inšpirované Bohom a že je
v nich zhustený príbeh lásky Boha k



svojmu ľudu, ako aj postoj ľudského
srdca voči Bohu, t. j. chvála, poklona,
príhovor, prosba o odpustenie...

Nie je teda žiadnym prekvapením, že
prví kresťania v tomto spôsobe
Ježišovej modlitby pokračovali.
Riadili sa pritom tiež radou sv. Pavla,
ktorý im odporúčal: „Buďte naplnení
Duchom a hovorte spoločne žalmy,
hymny a duchovné piesne. Vo svojich
srdciach spievajte Pánovi a oslavujte
ho.“ (Ef 5, 19). Slová žalmov, podobne
ako slová Otčenáša, sa prihovárali k
ich srdcu a otvárali ho naozajstnému
vzťahu s Bohom. S úžasom a
vďačnosťou prichádzali na to, že
verše žalmov boli predobrazom
Kristovho života. Predovšetkým ale
vedeli, že to bol práve On, kto sa vo
svojom skutočnom ľudskom srdci
modlil v žalmoch obsiahnuté chvály,
prosby a príhovory najlepšie. „Žalmy
– modlil sa ich aj Kristus a v ňom sa
splnili – zostávajú základné pre
modlitbu jeho Cirkvi. Sú vhodné pre



ľudí všetkých stavov a všetkých
čias.“[8] Aj my v nich môžeme nájsť
„pevný pokrm“ (porov. Hebr 5, 14)
pre svoju modlitbu.

A nielen v nich. K žalmom sa čoskoro
pripojili ďalšie skladby –hymny a
duchovné piesne –, zložené na
chválu trikrát svätého Boha, ktorý sa
zjavil ako spoločenstvo osôb Otca,
Syna a Ducha Svätého. Začali vznikať
modlitby, ktoré neskôr prešli do
liturgie alebo slúžili ako duchovná
potrava pre modlitbu. Ich zmyslom
bolo pomáhať ľuďom obracať sa k
Bohu slovami, ktoré by vhodným
spôsobom vyjadrovali ich vieru.
Tieto modlitby sa zrodili z lásky
Cirkvi k Pánovi a predstavujú poklad,
z ktorého môžeme čerpať obohatenie
pre naše srdce. Preto sv. Josemaría
napísal: „Tvoja modlitba nech je
liturgická. Bol by som rád, keby si
našiel väčšiu záľubu v žalmoch a
modlitbách z misála než vo vlastných
alebo osobitných modlitbách.“[9]



Slová Otčenáša, žalmov a iných
modlitieb Cirkvi nás učia, ako
hovoriť s Bohom. Božie slovo je živé,
a preto nás môže vždy niečím novým
prekvapiť. List Hebrejom nám
pripomína, že „živé je Božie slovo,
účinné a ostrejšie ako každý
dvojsečný meč; preniká až po
oddelenie duše od ducha a kĺbov od
špiku a rozsudzuje myšlienky a
úmysly srdca“ (Hebr 4, 12).

Tie isté slová, o ktorých sme už
mnohokrát premýšľali, tak môžu
znieť zakaždým inak a bez toho, aby
sme si vedeli vysvetliť ako, otvoria sa
pred nami netušené obzory. To Duch
Svätý pôsobí v našom vnútri a
prihovára sa nám. Veľmi pekne to
vyjadril sv. Augustín: „K vašim ušiam
dolieha zvuk našich slov, ale je to
Pán, kto sa v nich prihovára (...).
Chcete dôkaz, bratia? Nepočuli ste
azda všetci moje kázne? Koľkí z vás
však odtiaľto odídu a nič si z nich
neodnesú! Ja som hovoril ku



všetkým, ale tí, ku ktorým vnútri
nehovorí milosť Božia a ktorých
vnútorne nepoučuje Duch Svätý, tí
odídu rovnako neznalí, ako prišli.“[10]

Medzi Duchom Svätým, Božím
slovom a našou modlitbou existuje
pevný vzťah. Cirkev preto právom
nazýva Ducha Svätého „učiteľom
vnútorného života“, lebo sa k nám
prihovára slovami, ktoré nás naučil
sám Ježiš a odkrýva pred nami
netušené obzory, aby sme lepšie
spoznávali a milovali Boha.

***

„Mária zachovávala všetky tieto
slová vo svojom srdci a premýšľala o
nich“ (Lk 2, 19). Modlitba našej
Matky pramenila z jej života a z
pozorného rozjímania nad Božím
slovom, v ktorom nachádzala svetlo
pre pochopenie vecí okolo seba. Na
Máriinom Magnifikáte vidíme, v akej
veľkej miere bolo Písmo sväté
námetom jej modlitby, lebo je



pretkaný odkazmi na žalmy a iné
slová zo Svätého písma, napríklad na
Anninu modlitbu (1 Sam 2, 1-11)
alebo Izaiášovo proroctvo (Iz 29,
19-20).[11] Touto duchovnou potravou
ju Duch Svätý pripravoval na
bezvýhradné áno anjelovmu
posolstvu. Prosme ju, aby Božie slovo
pripravovalo aj naše srdcia a
pomáhalo nám odpovedať fiat – nech
sa stane, chcem – na všetky plány,
ktoré má Boh pre nás pripravené.

Nicolás Álvarez de las Asturias

[1] K. Wojtyla, Duchovné cvičenia pre
mladých, BAC, Madrid 1982, s. 89.

[2] František, Evangelii gaudium, č.
264.

[3] Porov. Cesta, bod 333.



[4] Sv. Ján z Kríža, Slová svetla a
lásky, 59.

[5] Sv. Augustín, List 130.

[6] Porov. Sv. Cyprián, La Unidad de
la Iglesia, el Padrenuestro a Donato,
Ciudad Nueva, Madrid 1991; Sv.
Tomáš Akvinský, Obras catequéticas.
Sobre el credo, Padrenuestro,
Avemaría, decálogo y los siete
sacramentos, Ediciones Eunate,
Pamplona 1995, s. 98-128.

[7] Židovská modlitba halel má dve
varianty: polovičný halel, ktorý
obsahuje žalmy 113-118 a plný halel,
ktorý obsahuje žalm 136. V tomto
žalme sa na konci každého verša
opakuje „jeho milosrdenstvo trvá
naveky“ a modlí sa na záver tzv.
Sederovej večere na sviatok Pesach.

[8] Katechizmus katolíckej cirkvi, č.
2597.

[9] Cesta, bod 86.



[10] Sv. Augustín, Tretia homília o 1.
Jánovom liste, 13.

[11] Okrem uvedených odkazov na
Písmo môžeme spomenúť aj tieto:
Habakuk 3,18; Jób 12,19-20; 5,11-12 a
žalmy 113,7; 136,17-23; 34,2-3; 111,9;
103,1; 89,11; 107,9; 34,10; 98,3; 22,9.

Nicolás Álvarez de las Asturias

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-

ii-z-jezisovych-ust/ (08.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-ii-z-jezisovych-ust/
https://opusdei.org/sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-ii-z-jezisovych-ust/
https://opusdei.org/sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-ii-z-jezisovych-ust/

	​Spoznať ho a spoznať seba (II): Z Ježišových úst

