
opusdei.org

Spoznať ho a spoznať
seba (I): Dobyť
Kristovo srdce

Dobrý lotor jedným slovom
dobyl Kristovo srdce a otvoril si
tak bránu do neba. A tak by sa
možno dala definovať modlitba
– slovo, ktorým dobyjeme
Ježišovo srdce a ktoré nám
umožní žiť v jeho blízkosti.

10.03.2020

Za hradbami Jeruzalema boli na hore
Kalvárii krátko popoludní ukrižovaní
traja muži. Bol to prvý Veľký piatok v



dejinách. Dvaja z nich boli zlodeji,
ten tretí bol naopak jediný celkom
nevinný – Boží Syn. Jeden z lupičov
sa aj napriek silnej bolesti a telesnej
vyčerpanosti odhodlal ku
kratučkému rozhovoru s Kristom.
Svojimi pokornými slovami – „Ježišu,
spomeň si na mňa, keď prídeš do
svojho kráľovstva“ (Lk 23, 42) –
dosiahol, že ho Boh, ktorý sa stal
človekom, uistil, že o pár hodín bude
v raji. Svätého Josemaríu často
dojímali slová dobrého lotra, ktorými
dobyl Kristovo srdce, a tak si otvoril
bránu do neba.[1] A tak by sa možno
dala definovať modlitba – slovo,
ktorým dobyjeme Ježišovo srdce a
ktoré nám umožní žiť v jeho
blízkosti.

Dva rozhovory na kríži

Aj my chceme, aby naša modlitba,
podobne ako modlitba dobrého lotra,
ktorému tradícia dala meno Dismas,
priniesla plody. Dychtíme po tom,



aby rozhovor s Bohom zmenil náš
život. Dobyť niečie srdce znamená
zmocniť sa ho, získať si jeho lásku,
nadchnúť ho. Je potrebné ho dobyť,
pretože toľkej lásky nie je človek
hoden. Musíme sa ho zmocniť, lebo aj
keď po ňom veľmi túžime, nemáme
právo ho vlastniť. Modlitba sa
zakladá na jednej prostej, no
neľahkej veci – naučiť sa prijať
srdcom Boží dar a nechať sa pritom
sprevádzať Ježišom, ktorý svoje dary,
svoju milosť a svoju lásku nikdy
nevnucuje.

Spolu s Dismasom bol na Kalvárii
ukrižovaný ešte jeden trestanec.
Výhrada, s ktorou sa tento muž
obracia na Ježiša, je v ostrom
protiklade k Dismasovým slovám:
„Nie si ty Mesiáš?! Zachráň seba i
nás!“ (Lk 23, 39). Jeho slová sú ako
ľadová sprcha. Aký je medzi týmito
dvoma rozhovormi rozdiel? Obaja
hovorili s Ježišom, ale iba Dismas
prijal dar, ktorý mal pre neho Ježiš



prichystaný. To, že poprosil Krista,
aby si naňho aspoň spomenul, bol
jeho posledný a najlepší lup. Jeho
spoločník však odmietol pokorne
otvoriť srdce pred tým, kto ho chcel
oslobodiť od minulosti a ponúknuť
mu poklad nesmiernej ceny.
Dožadoval sa svojho práva na to, aby
bol vypočutý a zachránený, a vytkol
Ježišovi jeho zdanlivú pasivitu.
Možnože vždy kradol týmto
spôsobom – s presvedčením, že si
berie, čo mu patrí. Dismas si bol
naopak dobre vedomý toho, že nemá
právo na nič. A preto sa mu podarilo
vniknúť do pokladnice Božej lásky.
Prijal Boha ako toho, kým skutočne je
– ako Otca, ktorý sa daruje svojim
deťom.

Vo svetle týchto dvoch rozhovorov, s
ktorými sa stretávame v evanjeliu, si
môžeme uvedomiť jednak to, že Pán
nás chce urobiť šťastnými a počíta
pritom s našou slobodou, a tiež to, že
pre nás nie je vždy ľahké nechať sa



milovať. Modlitba môže byť skvelým
prostriedkom na to, aby sme odhalili,
čo si Ježiš myslí, čo cíti a čo si praje.
Nadprirodzený život v nás je dar a
modlitba je akýmsi kanálom, ktorým
k nám prúdi Bohom ponúkaná láska,
neočakávané pozvanie získať
skutočný život iným spôsobom.

Otvoriť brány neba

Svätý Josemaría nám pripomínal, že
„Boh vzal na seba riziko našej
slobody“[2]. Dobrý spôsob, ako mu za
to prejaviť vďačnosť, je otvoriť sa tej
jeho. A treba povedať, že nám pritom
nehrozí žiadne riziko, a keď, tak len
zdanlivé, lebo máme všetky
predpoklady na víťazstvo: zárukou
jeho sľubu sú klince, ktoré planú
láskou k nám. Keď sa na to pozrieme
z tohto uhla pohľadu, tak nám dôjde,
aké absurdné je vzpierať sa Božej
vôli, aj keď sa nám to v skutočnosti
stáva často. Svätý Pavol nám hovorí:
„Teraz vidíme len nejasne, akoby v



zrkadle, no potom z tváre do tváre.
Teraz poznávam iba čiastočne, ale
potom budem poznať tak, ako som aj
ja poznaný.“ (1 Kor 13, 12). Tým
najlepším spôsobom, ako sa spoznať,
je pozerať sa na seba pohľadom
Krista, sledovať svoj život jeho očami.

Dismas to pochopil a nezľakol sa
priepastného rozdielu medzi
Ježišovou dobrotou a svojimi
vlastnými chybami. Spoznáva v
Kristovej poníženej a zohavenej tvári
Kráľa sveta. Ježišov nežný pohľad mu
vracia dôstojnosť a zvláštnym
spôsobom mu pripomína, že je
nadovšetko milovaný. Šťastný koniec
príbehu s dobrým lotrom môže,
pravdaže, vyzerať príliš jednoducho.
Nikdy sa však nedozvieme, akou
dramatickou konverziou v tej chvíli
jeho srdce prechádzalo, čo ju
pripravilo a umožnilo.

Otvoriť sa takej veľkej láske sa veľmi
podobá zisteniu, že modlitba je dar,



mimoriadny prostriedok na prijatie
lásky ponúkanej srdcom, ktoré
nepozná miery ani vypočítavosti.
Dostávame dar nového,
naplnenejšieho a oveľa šťastnejšieho
a zmysluplnejšieho života. Pápež
František hovorí: „Keď sa modlíme, 
nahrávame mu, dávame mu priestor,
aby mohol pôsobiť, vstúpiť a
zvíťaziť.“[3] Boh je ten, kto nás
premení, kto bude vždy s nami a o
všetko sa postará. Jediné, čo
potrebuje, je, aby sme ho nechali
konať – aby sme munahrali. A to je
práve tá chvíľa, keď prichádza k
slovu naša sloboda, ktorú nám
Kristus vydobyl na kríži.

Modlitba nám pomáha pochopiť, že
„keď On o niečo prosí, v skutočnosti
tým ponúka dar. Nie sme to my, kto
preukazuje Bohu láskavosť. Je to On,
kto osvetľuje náš život tým, že mu
dáva zmysel“[4]. Práve tým dobývame
jeho srdce – tým, že otvoríme dvere
do svojho života a necháme ho do



neho zasahovať, že mu dovolíme, aby
nás miloval a premieňal, tým, že sa
budeme snažiť mu odpovedať, aj keď
si nebudeme príliš istí ako. „Skúste a
presvedčte sa, aký dobrý je Pán;
šťastný človek, čo sa utieka k
nemu“ (Ž 34, 9). Do týchto niekoľkých
málo slov možno zhrnúť cestu, cez
ktorú sa môžeme stať dušami
modlitby. Svätá Terézia z Avily
napísala: „Keď nevieme, čo
dostávame, nemôžeme sa otvoriť
láske.“[5] Kedy sme Pánovi naposledy
povedali, aký je dobrý? Ako často o
tom uvažujeme a radujeme sa z toho?

Základným prvkom našej modlitby
má byť úžas – údiv nad zázrakom,
ktorý presahuje naše ľudské mierky,
ktorý nás núti opakovať: „Aký si
veľký, úžasný a dobrý! A ja, aký som
to blázon, že som si myslel, že ťa
môžem pochopiť. Aký malý by si bol,
keby som ťa mohol pochopiť
rozumom. Chápem ťa však srdcom, a
to nie je málo.“[6] Skrze chválu Boha



sa náš vzťah ku Kristovi stáva
pravdivým, ťarcha našich starostí sa
zmenšuje a pred nami sa otvárajú
predtým netušené obzory. To všetko
vďaka tomu, že sme na seba vzali 
riziko zveriť sa Božej slobode.

Nekonečne veľa spôsobov modlitby

Keď bol svätý Josemaría v Mexiku,
pri jednom stretnutí rozprával o
svojom (duchovnom) synovi,
filozofovi, ktorému bola nečakane
zverená zodpovednosť za rodinný
podnik: „Keď mi rozprával o tom, že
bude podnikať, pozrel som sa na
neho a musel som sa začať smiať.
Podnikať? Peniaze, ktoré zarobíš, sa
mi zmestia sem do dlane a ešte tam
zostane miesto.“ Roky plynuli, a keď
sa po rokoch opäť stretli, svätý
Josemaría mu povedal: „Tu je moja
ruka. Nepovedal som ti snáď, že mi
do nej máš dať všetko, čo zarobíš? On
vstal a za napätého očakávania
všetkých ma pobozkal na dlaň. Tu to



máte, povedal. Objal som ho a
odpovedal mu: Zaplatil si mi viac než
dosť. Tak bež, ty zlodej, nech ti Boh
žehná!“[7]

V modlitbe tiež môžeme pobozkať
Bohu ruku a darovať mu to
najcennejšie, čo máme – svoju lásku.
Niektorým toto pomyselné gesto
postačí k tomu, aby v nich vzplanula
vrúcna modlitba plná predsavzatí.
Jedným pohľadom dokážu vyjadriť
oveľa viac ako tisícimi slovami.
Chceli by sa dotknúť všetkého, čo s
Bohom súvisí. Počas modlitby chcú
na svojich tvárach cítiť závan vánku
prichádzajúceho od Galilejského
jazera. Ich zmysly sa prebúdzajú a
Ježišova blízkosť im napĺňa srdce
pokojom a radosťou. Ich radosť musí
byť odovzdávaná ďalej. Sú pozvaní,
aby ako Kristus roztvorili náruč,
objali svet a pomáhali ho spasiť.

Spôsobov, ako sa modliť, však
existuje nekonečne veľa – toľko, koľko



je ľudí. Niektorí ľudia chcú napríklad
počuť len trochu útechy. Pre toho, kto
to potrebuje, Ježiš nešetrí
povzbudivými slovami: „Toto je
pravý Izraelita, v ktorom niet
lesti“ (Jn 1, 47). Povie ich aj nám, keď
mu otvoríme svoje srdce. Nikto
nevyslovil krajšie slová lásky než on
a nikto ich nepovedal s takou nehou
a úprimnosťou ako on. Keď im
budeme načúvať, objaví sa táto láska
v našom výraze. Naučíme sa pozerať
na svet Božími očami a dokážeme
vytušiť, čo všetko by naši priatelia
dokázali, keby sa nechali viesť Božou
milosťou.

Sú aj ľudia, ktorí sa radi starajú o
druhých, ako Marta, jedna z
Pánových priateľov, ktorá žila v
Betánii. Evanjelium rozpráva, že keď
ju Ježiš navštívil, nepovedal jej, aby si
sadla, ale pomohol jej objaviť tú
najdôležitejšiu vec v jej
každodenných aktivitách (porov. Lk
10, 42). Pre ľudí ako Marta môže byť



útechou vedomie, že zatiaľ čo sa
modlia, Boh koná skrze nich a
privádza mnoho duší do neba. Títo
ľudia si v modlitbe radi vybavujú
tváre a mená konkrétnych ľudí. Je
dobré, aby vedeli, že všetko, čo robia,
má spoluvykupiteľskú hodnotu.
Mária si mohla vybrať ten najlepší
podiel práve preto, že Marta
obsluhovala. Marte stačilo vedieť, že
sú všetci okolo nej šťastní.

Ďalší ľudia sa pre zmenu
zameriavajú skôr na detaily a
drobnosti, trebárs i nepatrné. Ich
srdce myslí neustále na druhých a
vždy nájde niečo, čo mu jeho
drahých pripomenie. Pre takýchto
ľudí môže byť užitočné zameriavať sa
na dary, ktorými ich Boh v živote
zahrnul. „Modlitba, práve preto, že
sa sýti Božím darom vliatym do
nášho života, by mala byť vždy
pamätlivá.“[8] Môžu tiež nachádzať
radosť v prekvapovaní Boha
drobnými detailmi. Moment



prekvapenia je pre nich veľmi
dôležitý a nie je pre nich nijako ťažké
prísť na to, čo sa Pánovi páči. Aj nad
tým najnepatrnejším gestom sa
Pánovi vďačne rozžiaria oči. Každá
duša, ktorú sa pokúsime priblížiť k
jeho láske, znovu dobýva jeho srdce
ako Dismas pred svojou smrťou.

Bez toho, aby sme tu chceli uvádzať
zoznam všetkých možností modlitby,
existujú aj ľudia, ktorí potrebujú s
milovanou osobou tráviť čas. Tí budú
napríklad radi Ježiša utešovať.
Žiadny čas strávený s milovanou
osobou sa im nezdá dosť dlhý. Ak
chcú zachytiť Božiu lásku, môžu
uvažovať nad Nikodémom, ktorého
Ježiš prijal raz v noci v dôvernom
prostredí domova. Vďaka spoločne
strávenému času sa Nikodém
dokázal v ťažkých chvíľach postaviť
za Krista a byť mu nablízku, keď
ostatní dostali strach.



Niekedy si myslíme, že spoznať seba
znamená uvedomiť si svoje chyby; to
je síce pravda, ale nie celá. Poznať do
hĺbky svoje srdce a svoje túžby je
veľmi dôležité pre to, aby sme mohli
načúvať Bohu a nechali sa naplniť
jeho láskou.

***

Rozhovor medzi Ježišom a kajúcim
lotrom bol krátky, ale hlboký. Dismas
objavil v Kristovom obrovskom a
nevinnom srdci malú štrbinu –
jednoduchý spôsob, ako sa ho
zmocniť. Božia vôľa, ktorá sa tak
často zdá byť nejasná a bolestivá, sa
po zločincovej pokornej prosbe
objasnila a objasňuje aj nám, že
jediným želaním Boha je, aby sme
boli šťastní, veľmi šťastní, tí
najšťastnejší ľudia na zemi. Dobrý
lotor Dismas sa pretiahol medzierkou
v Ježišovom srdci a zmocnil sa
najväčšieho pokladu. Panna Mária
bola svedkom toho, ako bránil jej



syna. Možno pohľadom poprosila
Ježiša, aby ho zachránil. A Kristus,
neschopný svojej matke čokoľvek
odmietnuť, mu povedal: „Dnes budeš
so mnou v raji“ (Lk 23, 43).

Diego Zalbidea

[1] Porov. Sv. Josemaría, Krížová
cesta, Dvanáste zastavenie, bod 4.

[2] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, 113.

[3] Pápež František, Christus vivit,
155.

[4] F. Ocáriz, Luz para ver, fuerza
para querer. In: Diario ABC (18.
september 2018).

[5] Sv. Terézia od Ježiša, Život, 10, 4.

[6] Sv. Josemaría, Poznámky z kázne
(9. Júna 1974). In: Catequesis 1974/1,
p. 386 (AGP, biblioteca, P04).



[7] Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného stretnutia (27. októbra
1972). In: Dos meses de catequesis
1972, sv. II, s. 616 (AGP, biblioteca,
P04).

[8] Pápež František, Gaudete et
exsultate, č. 153.

Diego Zalbidea

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-

i-dobyt-kristovo-srdce/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-i-dobyt-kristovo-srdce/
https://opusdei.org/sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-i-dobyt-kristovo-srdce/
https://opusdei.org/sk-sk/article/spoznat-ho-a-spoznat-seba-i-dobyt-kristovo-srdce/

	​Spoznať ho a spoznať seba (I): Dobyť Kristovo srdce

