
opusdei.org

Sobota 15. týždňa v
Cezročnom období

Rozjímanie na sobotu 15.
týždňa v Cezročnom období.
Navrhované témy sú: tichosť v
každodennom živote; potešiť
Boha; keď sa objaví strach.

20.07.2024

KRÁTKO PO ZAČIATKU svojho
verejného života Ježiš vyzdvihol
tichých ako blahoslavených (porov.
Mt 5, 5). Neskôr o sebe povedal: „Učte
sa odo mňa, lebo som tichý a
pokorný srdcom“ (Mt 11, 29). Tichosť
je vlastnosť, ktorá poznačila Pánovo



pozemské pôsobenie. A to nielen v
slovách, ale predovšetkým v
skutkoch. Tvárou v tvár tým, ktorí ho
odmietali a sprisahali sa proti nemu,
sa Kristus nesnažil vzbúriť ani si
vynucovať autoritu: vedel trpezlivo
prijímať nepochopenie a pohŕdanie.
Tento postoj dosiahol svoj vrchol na
kríži, pretože miernosť sa prejavuje
predovšetkým „v čase konfliktu,
možno ju vidieť v spôsobe, akým
človek reaguje na nepriateľskú
situáciu. Každý sa môže javiť ako
mierny, keď je všetko pokojné, ale
ako reaguje 'pod tlakom', ak je
napadnutý, urazený, osočovaný?“[1].
Svätý Peter pripomína, ako Ježiš
reagoval na takúto nepriateľskú
situáciu: „Keď mu zlorečili, on
nezlorečil, keď trpel, nevyhrážal sa,
to postúpil tomu, ktorý súdi
spravodlivo“ (1 Pet 2, 23).

V našom každodennom živote
nemusíme zažívať také nepriateľské
situácie ako Pán, ale bežné bolestné



skúšky sa pravdepodobne vyskytnú.
Rodinné a pracovné vzťahy sú možno
kontextom, v ktorom najviac
potrebujeme prežívať miernosť. To si
niekedy vyžaduje odolať prvej
logickej reakcii poznačenej hnevom
alebo rozhorčením, aby sme
reagovali pokojne a trpezlivo, ako by
to urobil Pán a ako by sme chceli, aby
sa správali k nám. Tichý človek vie,
že je dôležitejšie rešpektovať ľudí
kresťanským spôsobom než
konkrétnu záležitosť, ktorá ho mohla
rozrušiť. Týmto spôsobom prejavuje
spôsob lásky, ktorý môže byť
hrdinský, pretože sa vyhýba
spôsobeniu väčšej škody, aby
ochránil sám seba. V tomto zmysle
svätý Josemaría navrhol niekoľko
praktík, ktoré nám môžu pomôcť
napodobniť Kristovu miernosť:
„Trefná poznámka, vtip, čo nevyšiel z
tvojich úst; prívetivý úsmev pre toho,
čo ťa obťažuje; mlčanie pri
nespravodlivom obvinení; láskavý
rozhovor s tými, čo ťa otravujú a



vyčerpávajú; každodenné úsilie
povzniesť sa nad drobnými
malichernosťami a bezočivosťou ľudí,
ktorí s tebou žijú… To všetko,
uskutočňované s vytrvalosťou, je
pravé vnútorné umŕtvovanie“[2].

TICHÝ A POKORNÝ SPÔSOB Pánovho
konania predpovedal už Izaiáš, ako
hovorí svätý Matúš: „Nebude sa
škriepiť, nebude kričať, nik nebude
počuť na ulici jeho hlas. Nalomenú
trsť nedolomí, hasnúci knôtik
nedohasí, kým neprivedie právo k
víťazstvu“ (Mt 12, 19-20). Tajomstvo
trpiaceho sluhu, ktoré opisuje prorok
a ktoré sa naplní v Ježišovi Kristovi,
spočíva v tom, že nežije podľa toho,
čo si o ňom myslia alebo hovoria iní.
Nie je viazaný na ľudský potlesk
alebo uznanie, na odmietnutie alebo
prijatie svojho posolstva, ale koná s
ohľadom na svojho otca: „Hľa, môj



služobník, ktorého som si vyvolil,
môj miláčik, v ktorom mám
zaľúbenie“ (Mt 12, 18). Ježiš žije, aby
sa páčil svojmu Otcovi. Hoci niektoré
jeho skutky mohli zostať súčasníkmi
nepovšimnuté, On vie, že jeho Otec
ho videl a mal z neho radosť.

Božie synovstvo nám umožňuje cítiť,
že Boh nás kontempluje v malých,
skrytých, každodenných zápasoch,
možno nepostrehnuteľných ľudskými
očami. Keď mu ponúkame to, čo sa
chystáme urobiť, On nás „zaraz od
toho okamihu počúva a povzbudzuje.
Áno, staneme sa kontemplatívnymi
dušami uprostred každodennej
práce. Staneme sa nimi, pretože nás
napĺňa istota, že On nás vidí a
zároveň od nás žiada, aby sme sa
premáhali: drobná obeta, úsmev pre
človeka, ktorý obťažuje, to, že najskôr
začneme s najmenej príjemnou, no
naliehavejšou úlohou, dbanie na
poriadok, vytrvalosť v práci, hoci by
bolo oveľa jednoduchšie nechať ju



tak, to, že neodložíme na zajtra to, čo
by sme mali dokončiť dnes: a to
všetko preto, len aby sme potešili
Jeho, nášho Boha Otca!“[3].

Takto chápaný život kresťana je
životom milujúceho. Láska k človeku
sa prejavuje mnohými drobnosťami,
ktoré sa snažia spríjemniť jeho
existenciu. Niekedy ich druhá osoba
dokáže identifikovať a byť za ne
vďačná, inokedy ich však nemusí
odhaliť. V každom prípade, hoci je
niekedy prirodzené a logické
požadovať istú dávku uznania, to, čo
nás motivuje k takémuto konaniu, je,
aby bol milovaný človek šťastný.
Rovnako aj zdravý vzťah s Bohom nie
je založený na strachu z trestu alebo
na obyčajnej túžbe dodržiavať súbor
pravidiel, ale na túžbe spraviť mu
vždy radosť. Zároveň nás pozýva, aby
sme objavili jeho neustály záujem o
každého z nás; v skutočnosti je to
prvá vec, ktorú od nás očakáva: aby
sme sa nechali ním milovať.



TÚŽBA PÁČIŤ SA Bohu môže byť
sprevádzaná určitým strachom, že
ho zarmútime. Je to čiastočne
logické, pretože to znamená, že ho
naozaj milujeme: nikto sa neobáva,
že sklame niekoho, koho nepozná.
Tento pocit však nemôže byť
základom plnohodnotného života.
Možno práve preto „vo Svätom písme
365-krát nachádzame výraz nebojte
sa so všetkými jeho obmenami.
Akoby tým chcel Pán povedať, že
každý deň v roku chce, aby sme sa
nebáli“[4]. Prelát Opus Dei pred
niekoľkými rokmi poukázal na jednu
z foriem, ktorú môže nadobudnúť
strach. Povzbudil „vykladať ideál
kresťanského života bez toho, aby
sme si ho zamieňali s
perfekcionizmom, učiac nás žiť s
vlastnou slabosťou a slabosťou
druhých; zaujať so všetkými
dôsledkami každodenný postoj
nádejnej odovzdanosti, založený na



Božom synovstve“[5]. Svätý človek sa
bojí uraziť Boha a neodpovedať na
jeho lásku. Perfekcionista sa naopak
obáva, že nerobí veci dostatočne
dobre, a preto sa bojí, že sa Boh bude
hnevať. Svätosť a perfekcionizmus
nie sú to isté, hoci sa niekedy môžu
zamieňať.

Strach môže vzniknúť, keď
uvažujeme o tom, že sme sa opäť
nechali viesť svojimi vášňami, že sme
opäť zhrešili, že sme slabí pri plnení
tých najjednoduchších cieľov.
Rozčúlime sa a prídeme na to, že Boh
je sklamaný. Prepadne nás smútok. V
takýchto chvíľach je dobré si
uvedomiť, že smútok je spojencom
nepriateľa: nepribližuje nás k Pánovi,
ale vzďaľuje nás od neho. Svoj hnev a
záchvaty hnevu mylne považujeme
za domnelé sklamanie Boha.
Pôvodcom toho všetkého však nie je
naša Láska k nemu, ale naše zranené
ja, naša neprijatá krehkosť. Tvárou v
tvár možnému strachu, že sa Ježišovi



nepáčime, sa môžeme pýtať sami
seba: spája ma tento strach s Bohom,
vedie ma k tomu, aby som viac
myslel na neho, alebo ma sústreďuje
na seba: na moje očakávania, na môj
boj, na moje úspechy? Vedie ma k
tomu, aby som prosil Boha o
odpustenie vo spovedi a napĺňa ma
radosťou z toho, že mi odpúšťa, alebo
ma vedie k zúfalstvu? Keď
pociťujeme tento smútok, môžeme sa
obrátiť na Pannu Máriu, aby sme
vždy začínali znova s radosťou, lebo
vieme, že jej Syn je dojatý zakaždým,
keď povstaneme z nového pádu.

[1] František, Audiencia, 19-II-2020.

[2] Svätý Josemaría, Cesta, bod 173.

[3] Svätý Josemaría, Boží priatelia, bod
67.

[4] František, Posolstvo, 25-III-2018.



[5] Fernando Ocáriz, Pastiersky list,
14-II-2017, bod 8.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/sobota-15-tyzdna-v-
cezrocnom-obdobi/ (27.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/sobota-15-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/article/sobota-15-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/article/sobota-15-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/

	Sobota 15. týždňa v Cezročnom období

