
opusdei.org

Scott Hahn: „Nový
zákon bol sviatosťou
skôr, ako sa stal
písomnosťou“

Scott Hahn, známy teológ a
biblista, v rozhovore pre
časopis Omnes uvažuje o
ústrednom význame Biblie v
živote kresťanov a jej prepojení
s liturgiou. Zdôrazňuje význam
ekumenického dialógu a výzvu
k znovuobjavovaniu
eucharistického zázraku, kľúča
k živej a autentickej viere.

03.06.2025



Scott Hahn je v súčasnosti jedným z
najčítanejších autorov zaoberajúcich
sa spiritualitou a teológiou. Jeho
konverzia na katolicizmus pred
takmer 40 rokmi, keď bol
protestantským pastorom,
znamenala v jeho živote zlom a
vďaka nej všetky jeho
predchádzajúce štúdiá a úvahy
nadobudli v katolíckej cirkvi nový a
plný význam a umožnili mu budovať
mosty medzi rôznymi kresťanskými
tradíciami. Hahn, profesor biblickej
teológie a novej evanjelizácie na
Františkánskej univerzite v
Steubenville v Ohiu (USA), je
popredný biblický teológ a katolícky
apologét s medzinárodným renomé.
Jeho hlboká znalosť Písma a
schopnosť prístupným spôsobom
sprostredkovať zložité teologické
pravdy sú dve hlavné
charakteristiky, ktoré sa prejavujú v
jeho výučbe a v mnohých jeho
knihách, medzi ktoré patria
napríklad tituly Rím, sladký domov, 



Baránkova večera, Porozumenie
Písmu alebo Stručný sprievodca
čítaním Biblie.

Pri nedávnej návšteve Ríma, kde sa
na Pápežskej univerzite Svätého
Kríža konal kurz na tému Svätosť v
Písme, mal Omnes príležitosť s ním
urobiť rozhovor. Profesor Hahn v
ňom zdieľa zásadné pohľady na
význam Biblie v živote katolíkov a
zdôrazňuje, že nepoznanie Písma je
nepoznaním Krista. Kladie dôraz na
vnútornú súvislosť medzi Svätým
písmom a liturgiou a vysvetľuje, že
Nový zákon, skôr ako sa stal
písomnosťou, bol najprv sviatosťou.

Americký teológ sa venuje aj
ekumenickému dialógu a konštatuje,
že katolíci a protestanti majú viac
podobností ako rozdielov, a
poukazuje na to, ako môžu katolíci
znovu objaviť a praktizovať ústnu
modlitbu a každodenné čítanie
Biblie. Jeho pohľad na Eucharistiu



ako skutočnú prítomnosť Krista a
výzva k eucharistickému úžasu sú
odrazom jeho hlbokej viery a
oddanosti apoštolskému učeniu.

Aká je základná úloha Biblie pre
katolíka? Ako ju môžeme lepšie
pochopiť a žiť každý deň?

Myslím si, že pre všetkých katolíkov
je veľmi dôležité pochopiť pravdu,
ktorú vyjadril svätý Hieroným: 
Neznalosť Písma je neznalosťou
Krista. Chceme poznať Krista,
nasledovať ho a podriadiť svoj život,
svoju prácu a svoju rodinu jeho
vláde. Ako to však môžeme urobiť, ak
ho nepoznáme prostredníctvom jeho
Slova?

Biblia je rozsiahla kniha, má celkom
73 zväzkov. Svoj život, profesionálny
aj osobný, som zasvätil jej horlivému
štúdiu. Zdá sa to nereálne, áno, a nie
je to ľahké. Preto by som chcel
povzbudiť ľudí, aby čítali evanjelium
každý deň, aj keby to mala byť len



jedna kapitola alebo jej polovica.
Spoznajte Pána Ježiša Krista osobne;
nasmeruje to nielen vaše modlitby,
ale vrhne to svetlo aj na vaše
manželstvo, rodinu, priateľstvá a
prácu.

Povedal by som toto: Keď katolíci
začnú čítať Písmo, objavia
mimoriadnu a naozaj praktickú
milosť. Môžem sa tiež podeliť o to, že
keď som uvažoval o konverzii na
katolicizmus, spriatelil som sa s
profesorom politológie.

Zistil som, že v zadnom vrecku nosí
Nový zákon, a spýtal som sa ho: 
„Prečo to robíš?“ Odpovedal: „Aby
som si mohol čítať evanjeliá a tiež
Pavlove listy.“ Zo zvedavosti som sa
ho spýtal, kde sa to naučil. Povedal
mi, že vo svojej práci, v Opus Dei.
Poprosil som ho, aby mi povedal
viac. Keď mi vysvetlil, že svätý
Josemaría Escrivá nielenže čítal
evanjeliá, ale povzbudzoval k tomu



aj ostatných – nielen duchovných
alebo učiteľov, ale aj obyčajných
robotníkov –, uvedomil som si: „Pri
obrátení na katolicizmus som zistil,
že v Izraeli existuje kmeň, ktorý je
mojím kmeňom, a tým je Opus Dei“.

Aký význam má vzťah medzi
Bibliou a liturgiou a ako nám toto
spojenie môže pomôcť prežívať
hlbšiu vieru pri eucharistických
slávnostiach?

Keď som na vysokej škole a neskôr
počas doktorandského štúdia
študoval Písmo, objavil som niečo
fascinujúce: Sväté Písmo, alebo
Biblia, ako ju nazývame, je vlastne
liturgický dokument. Od začiatku
bola zostavená tak, aby sa čítala
počas liturgie.

Pri pozornom čítaní si uvedomíme,
že nás vždy privádza späť k adorácii,
k obeti, ku kňazom, ktorí vedú Boží
ľud, ľud, ktorého pravou identitou je
byť jeho rodinou. Keď som sa do nej



ponoril hlbšie, uvedomil som si niečo
šokujúce: ja, protestantský,
evanjelický, presbyteriánsky pastor,
som chcel byť kresťanom Nového
zákona. Ale keď som ho študoval,
zistil som, že Ježiš používa výraz
„Nový zákon“ len raz.

A kedy to robí? Nie v horskom
kázaní, ale v večeri na Zelený
štvrtok. V Lukášovi 22,20 berie kalich
a hovorí: „Tento kalich je nová
zmluva (zapečatená) mojou krvou“,
grécky kyne diatheke, Nový zákon,
„ktorá sa za vás vylieva“. A potom
nehovorí: „Zapíšte to na moju
pamiatku“, ale: „Robte to na moju
pamiatku.“ Čo je to „to“? My tomu
hovoríme Eucharistia, ale on to tak
nenazval. Ako to nazval? Nová
zmluva, kyne diatheke.

Ako evanjelický protestant Nového
zákona som si uvedomil, že „To“ bolo
sviatosťou dávno predtým, než sa
stalo písomnosťou. A objavil som to v



tej istej písomnosti. To
neznehodnotilo text, ktorému
hovoríme Nový zákon, ale odhalilo
mi to jeho liturgickú povahu:
znamenie, ktoré nás odkazuje k
tomu, čo Ježiš ustanovil nielen preto,
aby nás poučil, ale aby sa obetoval vo
svätej Eucharistii.

Zistenie, že Nový zákon bol
sviatosťou skôr ako písomnosťou,
ukazuje nielen to, že písomnosť je
podriadená sviatosti, ale že svätá
Eucharistia osvetľuje jej pravdu
spôsobom, ktorý mení naše
chápanie. Písomnosť je totiž
nakoniec rovnako liturgická ako táto
sviatosť. Spolu sú neoddeliteľne
spojené.

Ako môžeme motivovať katolíkov,
najmä mladšiu generáciu, aby znovu
objavili Bibliu ako sprievodcu
každodenným životom?

V Amerike máme príslovie: „Jediný
spôsob, ako niečo posúdiť (v origináli



je to puding), je vyskúšať to.“ Na
puding sa môžete pozerať, ale aký je
chutný, zistíte až keď ho ochutnáte.
Povedal by som, že to isté platí aj o
skúsenosti katolíkov: keď začnú čítať
Bibliu, najmä evanjeliá a žalmy,
zistia, že to nie je len kniha. Biblia je
akási brána. Brána, ktorá nás pozýva
k hlbšiemu dialógu so živým Bohom,
aby sme si uvedomili, že nás a našich
blízkych miluje viac, ako si
dokážeme predstaviť. Chce nás viesť
nielen k nášmu cieľu, ktorý si len
ťažko vieme predstaviť, ale chce s
nami nadviazať priateľstvo. To je to,
čo mení každodenné čítanie Písma:
mení modlitbu z monológu na dialóg.

Mení aj to, ako prežívame svätú
omšu. Ak čítame Bibliu každý deň, aj
keď sa môžeme zúčastniť omše len v
nedeľu, lepšie pochopíme súvislosť
medzi prvým dňom týždňa a
ostatnými dňami. Predovšetkým však
uvidíme, ako to, čo Ježiš vtedy



hovoril a robil, hovorí k nám dnes a
vyzýva nás k činom.

Spomínam si na jedného starého
známeho zo strednej školy. Kedysi
bol katolík, teraz je evanjelický
protestant. Povedal mi: „Nemôžem
uveriť, že si katolík. Kedysi si bol taký
protikatolícky.“ Potom sa spýtal:
„Kde je v Novom zákone obeta svätej
omše? Ja vidím len obetu na Kalvárii,
omša je len jedlo.“

Odpovedal som: „Chris, ja som tiež
tak rozmýšľal. Ale keby si bol na
Veľký piatok na Kalvárii, nevidel by
si žiadnu obeť. Ako Žid by si vedel, že
obeť sa môže priniesť len v chráme,
na oltári, s kňazom. To, čo by si bol
svedkom, bola rímska poprava.“

Skutočná otázka znie: „Ako sa rímska
poprava stala obetou?“ A to nie
hocijakou, ale najsvätejšou obetou,
takou, ktorá ukončila chrámové
obety. Chris mlčal. Potom priznal:
„Neviem.“ Odpovedal som: „Ani ja



som to nevedel.“ Ale keď som sa
pozrel na Eucharistiu, tú istú
Eucharistiu, ktorú my katolíci
slávime už dvetisíc rokov, všetko
nadobudlo pravý zmysel.

Keby bola Eucharistia len pokrmom,
Kalvária by bola len popravou. Ak
však práve tam začala obeť novej
Paschy, všetko dáva zmysel: nie je to
len jedlo, je to obeť. Začala sa na
Zelený štvrtok a bola zavŕšená na
Kalvárii. Na Veľkonočnú nedeľu
Kristus vstal z mŕtvych, ale jeho
učeníci ho hneď nespoznali. Ich
srdcia horeli, keď im vysvetľoval
zmysel Písma, ale oči sa im otvorili
pri lámaní chleba. To je veľkonočné
tajomstvo.

Pre nekresťanov je omša len jedlom a
Kalvária len obetou. Ale bez
Eucharistie Kalvária vyzerá ako
poprava. Ale ak sa tu obeta začala,
bola tu aj dovŕšená. A potom
vzkriesený Kristus, oslávený v nebi,



obetuje za nás svoje telo a dáva nám
ho.

Pravidelné čítanie Biblie spája všetky
tieto body. Potom vždy, keď sa
vraciame k svätej omši, chápeme, že
je to Starý a Nový zákon, Veľká noc,
Eucharistia, Zelený štvrtok, Veľký
piatok a Veľkonočná nedeľa, všetko v
jednote. Preto Cirkev nazýva každú
nedeľu malou Veľkou nocou: lebo
všetko sa spája. Ak sa nám katolíkom
podarí dostať sa až do tohto bodu –
keď čítanie Biblie a účasť na omši
odhalia jednotu písma, sviatostí a
života – potom všetko zapadne na
svoje miesto.

Existujú u protestantov nejaké
atribúty života viery, ktoré by nás
katolíkov, podľa vášho názoru, mohli
inšpirovať a aplikovať ich do nášho
duchovného a komunitného života?

S nekatolíkmi, najmä s evanjelikmi a
protestantmi – ako som bol aj ja ako
presbyteriánsky pastor – a tiež s



pravoslávnymi a východnými
kresťanmi máme oveľa viac
spoločného ako rozdielov. Je
prirodzené sústrediť sa na rozdiely,
ale keby sme vychádzali z toho, čo
nás spája, videli by sme, že
spoločných bodov je oveľa viac:
hovoríme o 80, 85, možno 90
percentách vrátane všetkých kníh
Nového zákona a Kréda. Keby sme sa
zjednotili v tom podstatnom, mohli
by sme o našich rozdieloch
diskutovať s väčším rešpektom.
Zároveň by sme ako katolíci mohli
znovu objaviť, aké praktiky, ktoré
dnes spájame s protestantmi –
konverzačná modlitba, čítanie a
štúdium Biblie –, boli súčasťou
prvotnej cirkvi. Duchovní aj laici ich
žili naplno. Mnohé veci, ktoré
považujeme za „protestantské“, v
skutočnosti pochádzajú z katolíckej
tradície. A zďaleka to nevnímame
ako spor, môžeme sa k nim hlásiť bez
toho, aby sme niekoho obviňovali,
lebo nakoniec vďaka Bohu za to, čo



robia s tým, čo majú! Často totiž
dokážu urobiť viac s tým menej, čo
majú, ako my, čo máme s plnosťou
viery.

Ako vidíte budúcnosť
ekumenického dialógu vzhľadom
na historické napätie medzi
katolíkmi a protestantmi? Aké
kroky možno podniknúť na
podporu jednoty bez toho, aby to
bolo na úkor katolíckej náuky?

To je veľmi dôležitá otázka. Nie je
ľahké na ňu odpovedať, ale musíme k
nej pristupovať s intelektuálnou
čestnosťou, aj keď je to výzva. V
šesťdesiatych, sedemdesiatych a
osemdesiatych rokoch minulého
storočia sa v ekumenickom dialógu
často vyjadrovala viera dvojznačne,
aby sa zdôraznili spoločné
východiská. Tomu hovorím
strategická dvojznačnosť. Čím viac
však chceme v bratskom dialógu
pokročiť – aj keď sa nezhodneme na



všetkom – tým dôležitejšie je
uvedomiť si, čo skutočne zdieľame.

V niektorých častiach sveta je tento
dialóg kľúčový. Minulý rok som bol v
São Paule a videl som, ako
exponenciálne rastie letničné hnutie:
nehovoríme o tisícoch, ale o
miliónoch katolíkov, ktorí opustili
Cirkev. Prečo? Pretože zakúsili Ducha
Svätého, Sväté Písmo, modlitbu a
spoločenstvo. A tvárou v tvár tomu
musíme ďakovať Bohu. Moc Ducha a
modlitba sú nepopierateľnou
skutočnosťou. Nejde o to, aby sme
všetko schvaľovali alebo úplne
odmietali, ale aby sme rozpoznali, čo
je pravdivé, a vážili si to, čo máme
spoločné.

Je to výzva, aby sme túto skúsenosť
vrátili do našich farností, domovov,
rodinného života a osobnej modlitby.
Potrebujeme znovu objaviť silu
Ducha Svätého v našich životoch,
každý deň. Nie je divu, že niektorí sa



od nás odvracajú, keď im
neponúkame to, čo im chce dať
Kristus prostredníctvom svätých,
sviatostí a Panny Márie. Preto je
ekumenický dialóg nielen
teologickou, ale aj praktickou
výzvou. Vyzýva nás, aby sme si
uvedomili, čo máme spoločné, a
položili si otázku: Čo môžeme urobiť,
aby sme obnovili to, čo už patrí do
nášho dedičstva viery?

Ako my katolíci môžeme ešte hlbšie
pochopiť a uctievať Eucharistiu,
najmä v kontexte kultúry, ktorá má
tendenciu znižovať jej význam?

S touto otázkou sa úplne
stotožňujem. Keď som ako nekresťan
pozoroval katolícku prax, najviac ma
zaujalo toto: Oni veria, že je to Telo,
Krv, Duša a Božstvo Krista. Ale ako je
to možné? Na prvý pohľad to vyzerá
ako obyčajný kus chleba.

Keď som sa však zamyslel, položil
som si otázku: Mohol by ho Ježiš



premeniť na svoje Telo? Samozrejme,
má na to dosť moci. Miluje nás
natoľko, aby nás živil svojím
vlastným Telom a Krvou? Áno, dáva
to zmysel.

Keď som sa hlbšie ponoril do Biblie,
zistil som, že prví cirkevní otcovia sa
zhodovali v názore na skutočnú
prítomnosť Krista v Eucharistii. To
ma podnietilo, aby som tomu uveril a
vierou prijal, že Kristus prišiel nielen
v ľudskej podobe, ale že sa nám dáva
aj v chlebe a víne ako svoje Telo a
Krv. Po takmer 40 rokoch, čo som
katolík, táto pravda na mňa pôsobí
rovnako ako vtedy. Je to až príliš
dobré, aby to bola pravda. Toto je
Telo vzkrieseného Krista, jeho Krv,
Duša a Božstvo.

Keď som bol protestantom, spievali
sme pieseň Amazing Grace (Úžasná
milosť). Ako katolíci ju spievame
dodnes, ale dnes si uvedomujem
jednu vec: nemáme príliš veľkú úctu



k Eucharistii. Stala sa pre nás
samozrejmosťou. Ale keď si
uvedomíme, že to nie je len pravda,
ale že Eucharistia je skutočná, a ak je
skutočná, je mocná, a ak je mocná, je
krásna. Potom pochopíme, že by sme
nemali súdiť len podľa vzhľadu. Áno,
vyzerá to len ako okrúhla omšová
hostia. Ale je to vzkriesené Telo a Krv
Krista, Pána pánov a Kráľa kráľov.

Je to pravda. Je to celá pravda. Pre
nás katolíkov je to podstata evanjelia.
Musíme preto toto tajomstvo každý
deň znovu objavovať. A nie je lepší
spôsob, ako to urobiť, než navštíviť
kostol a pokľaknúť pred Najsvätejšou
sviatosťou. Či už je v svätostánku
alebo vystavená v monštrancii, tento
úkon nám pripomína, že putujeme s
pomocou viery, nie s pomocou zraku
(pozn. – v Boha len veríme, ale zatiaľ
ho nevidíme; 2Kor 5,7). To, čo vyzerá
ako chlieb, je v skutočnosti sám
Kristus.



Podľa môjho názoru práve k tomu
vyzýval svätý Ján Pavol II, keď
hovoril o obnovení eucharistickej
úžasu. Tak do toho, je to úžasné! Nie
sú to len prechodné pocity. Ak by
sme boli prísne logickí,
najrozumnejšou reakciou na našu
vieru v skutočnú prítomnosť Pána
pánov a Kráľa kráľov by bol úžas.
Nebuť v úžase nie je úplne
racionálne. Byť ohromený skutočnou
prítomnosťou Krista v Eucharistii je
totiž prirodzeným dôsledkom toho,
čo vyznávame ako pravdivé.

Ako vnímate súčasný stav náuky
Katolíckej cirkvi? Ako môže cirkev
v neustále sa meniacom svete
zostať verná apoštolskému učeniu
a zároveň čeliť súčasným výzvam?

Najväčšou láskavosťou, ktorú
môžeme svetu preukázať – aby sme
priniesli milosť obrátenia a zároveň
vášnivo milovali svet – je hovoriť
pravdu. Robiť to s láskou, citlivosťou



a kultúrnym povedomím. Ale hovoriť
celú pravdu: celú pravdu a nič iné
ako pravdu. Nezľahčovať ju ani
nevynechávať to, čo by mohlo byť
nepríjemné, ale byť rozumní a
uvážliví a uvedomovať si, že v
konečnom dôsledku to nie je naša
úloha, ale úloha Ducha Svätého. Ak
by sme sa naozaj spoliehali na
Božieho Ducha – Ducha pravdy,
ktorého sľúbil Ježiš – pochopili by
sme, že to je on, kto má
zodpovednosť presvedčiť svet.

Robíme, čo môžeme, ale pred Bohom
musíme uznať, že to nestačí. On musí
doplniť to, čo nám chýba. Je to Duch
Svätý, kto berie naše slová,
priateľstvo a rozhovory a premieňa
ich na nástroje obrátenia. A my tomu
musíme z celého srdca veriť. Boh
chce vykonať viac, než si vieme
predstaviť. A len On to môže urobiť,
bez ohľadu na to, koľko výborov
vytvoríme alebo koľko programov
vymyslíme.



Ak si niekedy začneme pripisovať
zásluhy za plody, úspech nebudeme
mať. Ale ak sa úplne odovzdáme,
urobíme, čo je v našich silách –
budeme pokorní, budeme mať na
pamäti druhých ľudí a pri tom
všetkom budeme rozvážni – a hlavne
posilníme naše prirodzené úsilie
modlitbou, vtedy, a len vtedy, dostane
Boh všetku slávu.

Giovanni Tridente y Paloma
López www.omnesmag.com/
actualidad/scott-hahn-el-nuevo-
testamento-fue-un-sacramento/

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/scott-hahn-novy-zakon-bol-

sviatostou-skor-ako-sa-stal-
pisomnostou/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/scott-hahn-novy-zakon-bol-sviatostou-skor-ako-sa-stal-pisomnostou/
https://opusdei.org/sk-sk/article/scott-hahn-novy-zakon-bol-sviatostou-skor-ako-sa-stal-pisomnostou/
https://opusdei.org/sk-sk/article/scott-hahn-novy-zakon-bol-sviatostou-skor-ako-sa-stal-pisomnostou/
https://opusdei.org/sk-sk/article/scott-hahn-novy-zakon-bol-sviatostou-skor-ako-sa-stal-pisomnostou/

	Scott Hahn: „Nový zákon bol sviatosťou skôr, ako sa stal písomnosťou“

