
opusdei.org

„Rozumieš tomu, čo
čítaš?“: život so
Svätým písmom (I)

Sväté písmo má v duchovnom
živote každého kresťana
zaujímať najdôležitejšie miesto.
Nasledujúci text prvej časti
tohto pojednania nám môže
pomôcť k tomu, ako sa máme s
Písmom postupne zoznamovať.

17.10.2017

Keď svätý Lukáš popisuje prvú
expanziu mladej Cirkvi z Jeruzalema,
nachádzame sa vo voze jedného



etiópskeho úradníka, správcu
majetku kráľovstva Núbie v južnej
časti Egypta. Komorník smeroval do
Jeruzalema, aby sa poklonil Bohu
Izraela (por. Sk 8,27-28). Pri návrate
do svojej krajiny čítal Izaiáša, ale
textu proroka nerozumel. Vtedy
Duch vnukol Filipovi, aby zasiahol
(por. Sk 8,26-29): „Keď Filip pribehol
a počul, že číta proroka Izaiáša,
opýtal sa: A aj rozumieš, čo čítaš? On
odvetil: Ako by som mohol, keď mi to
nik nevysvetlí? A poprosil Filipa, aby
nastúpil a sadol si vedľa neho“ (Sk
8,30-31). Komorník pokladu etiópskej
kráľovnej sa zastavil u slov proroka:
„Ako baránka viedli ho na zabitie...
(Iz 53,7-8). Tu Filip otvoril ústa a
počnúc týmto miestom z Písma,
zvestoval mu Ježiša“ (Sk 8,35) a keď
ho pokrstil vo vode u cesty, zveril ho
tajomnému účinku Ducha svätého,
ktorý ho priviedol k tejto duši, ktorá
„po Bohu žízni, po Bohu živom“ (por.
Ž 42[41],3).



Ako v jednom liste poznamenáva
svätý Hieronym, Filip ukazuje v
rozhovore svojmu náprotivku
„Ježiša, ktorý sa skrýval a bol v texte
akoby uväznený“ [1]. Ak je výklad
dobrý, v duši toho, kto sa k nemu
priblíži, Písmo pôsobí mocne, ako
„dvojsečný meč“ (Hebr 4,12).

Filip odhaľuje, oslobodzuje postavu
Pána pred očami toho, kto ničomu
nerozumel. Aj my, ako píše pápež
František v apoštolskom liste, sme
povolaní „stať sa živými nástrojmi
odovzdávania Slova“ [2] tak, aby bolo
mnoho mužov a žien, ktorí sú
oslovení „príťažlivosťou Ježiša
Krista“ [3].

Tradícia a pohľad viery

V hebrejskom svete zastávalo Písmo
sväté prvoradú úlohu: obrady v
synagógach posilňovali zbožnosť
Židov v priebehu celého roka:
sústreďovali sa na predčítanie Tóry a
Prorokov a na spievané Žalmy [4]. Čo



však Písmo Izraela vyjadrovalo
predovšetkým, bola ústna tradícia:
inšpirovaní autori zaznamenali
učenie patriarchov a prorokov. A táto
tradícia bola nielen predchodcom
Písem, ale ich čítanie sprevádzala
ako prenikavý pohľad, cez ktorý
mohli spravodliví - hľadajúci Pána [5]
- poznať alebo prinajmenšom uvidieť
ich zmysel.

Rovnako to platí aj v Cirkvi, novom
ľude Izraela: tradícia predchádza
Písmo, počínajúc samotnou
skutočnosťou, že je to Cirkev, ktorá
nám hovorí, ktoré Písma sú posvätné
[6]. „Neveril by som evanjeliu - písal
svätý Augustín - keby ma k tomu
nepriviedla autorita katolíckej
cirkvi“[7]. V tomto zmysle je
význačná dôležitosť prác
Tridentského koncilu. V denníku
jedného z účastníkov sa rozpráva,
ako bol na jednom zasadaní
zamietnutý názor, že evanjelium
podľa svätého Jána je hodnoverné



preto, lebo jeho autorom je svätý Ján:
záverom zasadania nakoniec bolo, že
evanjelium je hodnoverné, pretože
tak rozhodla Cirkev [8]. Úloha
tradície sa ale neobmedzuje iba na
definovanie kánonu, ale na neustále
rozlišovanie, v ktorom sa Cirkev
opiera o svetlo Ducha svätého. „Ešte
veľa vám mám toho povedať, ale
teraz by ste to nezniesli. Keď príde
on, Duch pravdy, uvedie vás do plnej
pravdy, lebo nebude hovoriť sám zo
seba, ale bude hovoriť, čo počuje, a
zvestuje vám, čo má prísť.“ [Jn
16,12-13].

Preto je tradícia od Písma
neoddeliteľná, rovnako ako sa nedá
oddeliť pohľad od toho, na čo sa
človek pozerá. Existujú pohľady,
ktoré určité veci vidia a iné pohľady,
ktoré ich nevidia: napríklad architekt
stojaci pred budovou vidí detaily,
ktoré si druhí prechádzajúci
nevšimnú; alebo mnohým sa určitá
udalosť javí nevýznamná, obyčajná,



ale u básnika alebo umelca vyvolá
dojatie. Tradícia je pohľad na Písmo
vierou Cirkvi; pohľad živý, pretože je
vedený Duchom svätým; pohľad
presný a správny, pretože iba z lona
Cirkvi môžeme pochopiť Božie slovo
v jeho skutočnom význame. Podobne
ako keď sa Ježiš pripojil k apoštolom
na ceste do Emauz, tak Duch svätý
zapaľuje aj srdce Cirkvi a každého
kresťana, keď nám vysvetľuje Písma
(por. Lk 24,32). Slovo Božie je Slovo,
ktoré prechádza stáročiami - „nebo a
zem sa pominú, ale moje slová sa
nepominú“ (Mt 24,35), a žiada od
čitateľa, aby aj on týmito stáročiami
prechádzal: Boží ľud, kráčajúci
dejinami. Preto povedal na záver sv.
Hilarius, že „Písmo sväté je viac v
srdci Cirkvi, než v samotných
knihách“ [9].

Čítanie, ktoré naslúcha

„Prostredníctvom Svätého písma,
ktoré sa uchováva živé v Cirkvi, Pán



naďalej hovorí k svojej Neveste a
ukazuje, akými cestami treba ísť, aby
evanjelium spásy dosiahlo všetkých.“
[10]. Hlásanie Božieho slova silnie
zvlášť vtedy, ak sa číta na liturgickom
zhromaždení. Aké pôsobivé je
rozprávanie plné podrobností, keď
Ezdráš, znalec zákona, slávnostne
predčíta z Tóry (por. Neh 8,1-12).
Väčšina ľudu sa práve vrátila z
Babylónie; prijíma Božie slovo s
pohnutím nahromadeným za
desaťročia strávené v exilu: „Akože
môžeme spievať pieseň Pánovu v
cudzej krajine? Keby som, Jeruzalem,
zabudol na teba, nech mi odumrie
pravica. Nech sa mi prilepí jazyk na
podnebie, keby som nepamätal na
teba“ (Ž 137,4-6). V tomto rozpoložení
a keď znova počuje Boží zákon,
všetok ľud plače, lebo vidí, ako
vzdialené sú ich životy od príkazov
Hospodina. Ale predčítajúci Ezdráš a
leviti hovoria: „Tento deň je
zasvätený Pánovi, vášmu Bohu.
Nežiaľte a neplačte“ (Neh 8,9).



Ježiš Kristus prečíta v synagóge v
Nazarete proroka Izaiáša, ktorý
oznamuje jeho príchod: „Duch Pána
je nado mnou (...); poslal ma oznámiť
zajatým, že budú prepustení“ (Lk
4,18). Po dvadsiatich storočiach
Písmo stále hovorí o prítomnosti aj k
prítomnosti, tak ako vtedy v
Nazarete: „Dnes sa splnilo toto
Písmo, ktoré ste práve počuli“ (Lk
4,21; por. Iz 61,1). Každý deň, a zvlášť
každú nedeľu, „Božie slovo sa hlása
kresťanskému spoločenstvu, aby bol
Pánov deň ožiarený svetlom
vychádzajúcim z veľkonočného
tajomstva (...). Boh aj dnes hovorí s
nami ako s priateľmi, 'stretáva sa' s
nami (Dei verbum, 2), aby nám dal
svoje priateľstvo a ukázal nám cestu
života. Jeho Slovo sa stáva
tlmočníkom našich žiadostí a starostí
i plodnou odpoveďou, vďaka ktorej
môžeme konkrétne okúsiť jeho
blízkosť“ [11].



Ak sa táto skutočnosť prejaví v celej
svojej sile, dokážeme pri svätej omši
sledovať liturgiu slova s najvyššou
pozornosťou. Keď svätý Josemaría
hovoril o tom, ako hlásať Božie slovo,
boli jeho rady svojim synom kňazom
plné zdravého rozumu a lásky k
Bohu. Povzbudzoval ich, aby čítanie
„dávalo zmysel“; to neznamená, že
„sa číta s afektom alebo sa recituje,
ale vkladajú sa vhodné pauzy; ako
keď sa predčítava trom či štyrom
načúvajúcim osobám. Je preto
vhodné, aby ste sa trochu precvičili -
čítaním epištoly, evanjelia,
prefácie“[12]... Tieto rady sú vhodné
aj pre tých, ktorí sa na liturgii slova
zúčastňujú, pretože Písmo vyžaduje
pozornosť od všetkých: z tohto
dôvodu sa preto nečíta tak, akoby
keby išlo o nejaký neznámy text
alebo iba o informáciu, ktorá sa má
posunúť ďalej, ale je to čítanie, ktoré
vychádza zo srdca zapáleného
láskou, zapáleného pozorným
počúvaním, hladného po každom



slove, ktoré vychádza z Božích úst
(Mt 4,4 por. Dt 8,3). Preto „sursum
corda, starodávny liturgický výraz,
by malo byť pred prefáciou, pred
liturgiou, ako 'cesta' nášho jazyka a
myslenia. Musíme naše srdce
pozdvihovať k Pánovi nielen ako
rituálnu odpoveď, ale ako vyjadrenie
toho, čo sa deje v tomto srdci, ktoré je
povznesené a dvíha so sebou aj
ostatných“ [13].

Pochopiť Sväté písmo

„Biblia je veľkým príbehom, ktorý
rozpráva o zázrakoch Božieho
milosrdenstva. Každá jej strana je
poznačená láskou Otca, ktorý si už od
stvorenia želal vtlačiť do vesmíru
stopy svojej lásky.“[14]. Písmo
podnecuje k živým a osobným
myšlienkam, naplnených úžasom;
neprehliada náš rozum, ale ráta s
ním a osvecuje ho: „Tvoje slovo je
svetlo pre moje nohy a pochodeň na
mojich chodníkoch“ (Ž 119[118],105);



dáva svetu a veciam ich pravé
rozmery, napráva krátkozrakosť
rovnakou mierou, akou hriech
rozmazáva realitu. Slovo Božie
„preniká až po oddelenie duše od
ducha a kĺbov od špiku a rozsudzuje
myšlienky a úmysly srdca“ (Hebr
4,12). Preto ten, kto Bibliu pozná a
premýšľa nad ňou, ale má iba slabé
vzdelanie, má aj múdrosť, s ktorou sa
možno druhí ľudia pri svojom štúdiu
ani nestretnú. „Súdiť som prišiel na
tento svet: aby tí, čo nevidia, videli, a
tí, čo vidia, aby oslepli“ (Jn 9,39).

Udalosti, ktoré Biblia opisuje, majú z
hľadiska viery význam, ktorý
presahuje kategóriu obyčajných
historických udalostí: ide
predovšetkým o to, čo Pán vykonáva
prostredníctvom Božieho ľudu skrze
činy a protivenstvá tohto ľudu. Naša
Matka to vyjadruje veľmi jasne: „lebo
veľké veci mi urobil ten, ktorý je
mocný, a sväté je jeho meno“ (Lk
1,49). Udalosti sveta a nášho života



tiež nachádzajú v Písme svoje svetlo:
„A niet tvora, ktorý by bol preň
neviditeľný. Všetko je obnažené a
odkryté pred očami toho, ktorému sa
budeme zodpovedať“ (Hebr 4,13).
Božie slovo náš život napĺňa a
osvecuje; preto v ňom modlitba aj
apoštolát vidia svoj prirodzený
nástroj.

Zaobchádzanie s týmto prirodzeným
nástrojom nie je však vždy
najjednoduchšie: aj keď nás stvoril
Boh pre život s Ním, „cesta, čo vedie
do života“, je úzka (por. Mt 7,14).
Nemali by sme sa diviť, ak sa nám
niektoré pasáže Písma niekedy môžu
zdať nejasné alebo ťažké. Benedikt
XVI. pri jednej príležitosti hovoril, že
jeden jeho priateľ „potom, čo si
vypočul kázeň s dlhými
antropologickými úvahami, ktoré
mali viesť k evanjeliu, povedal: Tieto
úvahy ma nezajímajú; ja chcem
pochopiť, čo evanjelium hovorí.“ A
pápež poznamenal: „Zdá sa mi, že je



veľakrát lepšie namiesto dlhých úvah
povedať (...): toto evanjelium nám nie
je po chuti, máme opačné názory, než
aké má Pán. Ale čo sa tým chce
povedať? Ak ja hovorím úprimne, že
hneď od začiatku nesúhlasím, už bol
záujem prejavený: je zjavné, že by
som chcel, ako človek dneška,
pochopiť, čo hovorí Pán. Tak môžeme
v plnosti vojsť do podstaty Božieho
slova“ [15].

Pokiaľ, ako tvrdia neurológovia,
využívame iba nepatrné percento
kapacity nášho mozgu, analogicky
môžeme povedať, že Písmo je nabité
nevyčerpateľným bohatstvom a
hĺbkou: „Videl som, že každá
dokonalosť má medze, iba tvoj príkaz
platí neobmedzene“ (Ž 119[118], 96).
Preto už otcovia Cirkvi rozlišovali
medzi rôznymi významami
rovnakého textu; neskôr, v
stredoveku, sa vyvinulo a
konsolidovalo učenie o štyroch
významoch Písma: literárnom,



alegorickom, morálnom a
mystickom. Literárny význam,
základ všetkých ostatných [16], nie je
redukovaný na priamy význam, aký
majú slová pre čitateľa: je nutné
chápať ho v kontexte doby, v ktorej
bol napísaný, aby sa tak predišlo
výkladu síce vernému, ale
skreslenému.

Takéto delenie vyžaduje často
skúseného čitateľa, ktorý má znalosti
na základe štúdia. Preto sú veľmi
užitočné a niekedy aj nenahraditeľné
vydania Písma s úvodnými pasážami
a komentármi a podobne aj
teologicko-biblické knihy a knihy
pojednávajúce o Biblii. Register
citácií Svätého Písma, ktorý sa
uvádza na konci mnohých týchto
kníh, osobitne v Katechizmu
katolíckej cirkvi, umožňuje príslušné
pasáže Písma hlbšie študovať [17].

Žiadny text vo Svätom písme sa
nemôže izolovať od celku, ktorý



svoju jednotu nachádza v Božom
slove. „Lebo hoci knihy, z ktorých sa
skladá, sú veľmi odlišné, Písmo je
jedno vzhľadom na jednotu Božieho
plánu, ktorého Ježiš Kristus je
stredobodom a srdcom, otvoreným
od jeho Veľkej noci“ [18]. Nový zákon
sa preto číta vo svetle Starého zákona
a u Starého zákona je kľúčom k
interpretácii Kristus, ako hovorí
známa formula svätého Augustína:
Nový zákon je ukrytý v Starom a
Starý zákon sa prejavuje v Novom;
Novum in Vetere latet, et in Novo
Vetus patet [19]. Svätý Tomáš
Akvinský píše, že Ježišovo srdce
„Pred umučením bolo však
zatvorené, lebo Písmo bolo nejasné,
ale po umučení je otvorené, lebo tí,
čo ho už chápu, uvažujú a rozlišujú,
ako treba proroctvá vykladať“ [20].
Preto keď sa Vzkriesený zjavuje
apoštolom, svätý Lukáš píše, že
„vtedy im otvoril myseľ, aby
porozumeli Písmu“ (Lk 24,45).



A tak to robí Ježiš aj s nami, keď
dovolíme, aby nás sprevádzal na
ceste nášho života tým, že pozorne
načúvame, že ho úprimne hľadáme; s
pomocou svätých a mnohých ďalších
bratov vo viere nájdeme v Písme
„hlas, gesto, láskavú postavu nášho
Pána“ [21].

Text: Guillaume Derville

Foto: thoroughlyreviewed.com

[1] Svätý Hieronym, Epist. 53, 5 (PL
22, 544).

[2] František, Apoštolský list
Misericordia et misera, 20-XI-2016, 7.

[3] Svätý Josemaría, poznámky z
rozjímania, 1-IV-1962, En diálogo con
el Seňor, 46 (AGP, knihovna, P09).



[4] Tóra (v hebrejčine “pokyny,
ponaučenie, zákon”) je hlavná
hebrejská Biblia, ktorá v časti
Pentateuch obsahuje knihy (v
gréčtine, “päť balíčkov”): Genezis,
Exodus, Levitikus, Numeri a
Deuteronomium.

[5] Ide o slovný zvrat, ktorý sa
žalmoch opakuje; por. napr. Ž 9,11;
40 [39],17; 70 [69],5.

[6] Por. Tridentský koncil, zasadanie
IV (8-IV-1546), DS 1501-1504.

[7] Por. Tridentský koncil, zasadanie
IV (8-IV-1546), DS 1501-1504.

[8] «Ait enim Cavensis episcopus:
Evangelio Ioannis non credo, quia ab
ecclesia sit receptum, sed quia
Ioannis est. Cui hoc esse haereticum
responsum est»: Tridentský koncil,
Diariorum, Actorum, Epistularum,
Tractatuum nova Collectio, Herder,
Friburgo 1901, vol. 1, 480.



[9] Svätý Hilarius z Poitiers, Liber ad
Constantium Imperatorem, 9 (PL 10,
570)

[10] František, Apoštolský list
Misericordia et misera, 7.

[11] František, Apoštolský list
Misericordia et misera, 6.

[12] Sv. Josemaría, Poznámky z
rodinného stretnutia, 12-II-1956,
Crónica, II-1993, 195s. (AGP, Knižnica,
P01).

[13] Benedikt XVI., Príhovor, 31-
VIII-2006.

[14] František, Apoštolský list
Misericordia et misera, 7.

[15] Benedikt XVI., Príhovor, 26-
II-2009.

[16] Svätý Tomáš Akvinský, Summa
Theologiae, I, q. 1, a. 10, ad 1.



[17] Na druhej strane, podľa
vyjadrenia rešpektovaného znalca,
ktorý koordinoval práce na príprave
Katechizmu, odstavce 101-104
predstavujú stručné metodologické
zhrnutie, ako autenticky a teologicky
čítať Písmo. Por. J. Ratzinger, Je
Katechizmus katolíckej cirkvi pre
našu dobu aktuálny? Úvahy desať
rokov po jeho uverejnení, Caminos
de Jesucristo, Ediciones cristiandad,
Madrid 2004, p. 144.

[18] Katechizmus katolíckej cirkvi,
112 (por. Lk 24,25-27.44-46; II.
vatikánsky koncil, konst. Dei
Verbum, 12).

[19] Sv. Agustín, Quaestiones in
Heptateuchum, 2, 73 (PL 34, 623).

[20] Svätý Tomáš Akvinský, Expositio
in Psalmos 21, 11 (citované v
Katechizme katolíckej cirkvi, 112).



[21] Javier Echevarría, “Úvod”
Mientras nos hablaba en el camino,
17 (AGP, knihovna, P18).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/rozumies-tomu-co-citas-
zivot-so-svatym-pismom-i/ (12.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/rozumies-tomu-co-citas-zivot-so-svatym-pismom-i/
https://opusdei.org/sk-sk/article/rozumies-tomu-co-citas-zivot-so-svatym-pismom-i/
https://opusdei.org/sk-sk/article/rozumies-tomu-co-citas-zivot-so-svatym-pismom-i/

	„Rozumieš tomu, čo čítaš?“: život so Svätým písmom (I)

