
opusdei.org

Rozjímanie o pokoji

Tento text sa zamýšľa nad
pokojom na základe týchto tém:
blahoslavení pokojní, pomáhať
skutočnosťou modlitby a
budovať pokoj z rodiny.

27.10.2023

Blahoslavení pokojní.
Pomáhať skutočnosťou
modlitby.
Budovať pokoj z rodiny.

„KEĎ JEŽIŠ videl zástupy, vystúpil na
vrch, sadol si a jeho učeníci prišli k
nemu, otvoril ústa a učil ich: (...)

• 
• 

• 



Blahoslavení tí, čo šíria pokoj, lebo
ich budú volať Božími synmi“ (Mt
5,1-2.9). V evanjeliu svätého Matúša
nás Pán, skôr než potvrdí svoje slová
zázrakmi, učí blahoslavenstvami o
ceste k šťastiu na zemi i v nebi. Touto
cestou, akokoľvek sa to môže zdať
prekvapujúce, nie je nič iné ako byť
chudobný v duchu, starať sa o bolesť
druhých, hľadať spravodlivosť, mať
čisté srdce, neoplácať zlým za zlé... A
tiež byť človekom, ktorý buduje
pokoj.

Svätý Pavol VI. v polovici 70. rokov
minulého storočia povedal, že „žiaľ,
keď tragická skúsenosť poslednej
svetovej vojny ustupuje do úzadia,
musíme zaznamenať opätovné
oživenie ducha sváru medzi
národmi“[1]. Svätý Ján Pavol II. si
všimol podobnú atmosféru a koncom
roka 1989 upozornil, že „bdelá
spomienka na minulosť by mala
našich súčasníkov upozorniť na stále
možné zneužívanie slobody, ktorú si



generácia tohto veku vydobyla za
cenu toľkých obetí. Krehká
rovnováha mieru," pokračoval, "by
mohla byť ohrozená, ak by sa vo
svedomí prebudilo zlo ako rasová
nenávisť, pohŕdanie cudzincami,
segregácia chorých alebo starých
ľudí, vylúčenie chudobných alebo
uchýlenie sa k súkromnému a
kolektívnemu násiliu“[2]. A v
súčasnosti pápež František, majúc na
zreteli konflikty v rôznych častiach
sveta i stále rastúcu vzájomnú
prepojenosť krajín, potvrdil, že
možno hovoriť o „svetovej vojne po
častiach“[3]. Ako môžeme v tomto
kontexte uviesť do života slová
pokoja, ktoré Ježiš adresoval svojim
učeníkom? Ako môžeme byť tými
pokojnými ľuďmi, ktorí sa usilujú
dosiahnuť blaženosť?

„Aké krásne sú na horách nohy posla
pokoja“ (Iz 52, 7), hovorí prorok
Izaiáš a myslí tým na Krista a v ňom
na nás všetkých, ktorí chceme



nasledovať jeho cestu. Tvárou v tvár
bezmocnosti a nepochopeniu, ktoré
môže vyvolávať násilie, sme povolaní
byť rozsievačmi nádeje.
„Uskutočnenie pokoja do veľkej
miery závisí od uznania, že v Bohu
sme jedna ľudská rodina (...). Mier
nie je sen, nie je to utópia: mier je
možný“[4], povzbudil Benedikt XVI.
Ježiš vo svojej reči o
blahoslavenstvách spája pokoj so
spoločným synovstvom: „Buď sme
bratia, alebo sa všetko zrúti“[5].

---

„POKOJ, pravda, jednota,
spravodlivosť. Aké ťažké nám
niekedy pripadá prekonávanie
prekážok, ktoré narúšajú ľudské
spolužitie! My kresťania sme však
povolaní uskutočňovať tento veľký
zázrak bratstva“[6]. Boh nám od
prvých čias chcel zjaviť smútok,
ktorý vzniká z násilia medzi jeho
deťmi. „Kde je tvoj brat?“ (Gn 4, 9),



pýta sa Kaina v knihe Genezis; je to
otázka, ktorá sa ozýva po celé
stáročia a pripomína nám úlohu
starať sa o tých, ktorí nás
sprevádzajú na tejto zemi. Tento
"zázrak bratstva" čaká na našu
spoluprácu, na našu pozitívnu
angažovanosť, pretože všetci
môžeme nejakým spôsobom pomôcť.
Predovšetkým Boh počíta s našimi
modlitbami; ak sa pozrieme pozorne,
pri svätej Omši sa neprestajne
modlíme za pokoj.

Je logické, že keď vieme, že sme
deťmi toho istého Otca, zaujímame sa
o veci, ktoré sa dejú na celom svete.
Život v spoločenstve svätých nás
vedie k tomu, že osudy mnohých
iných ľudí prežívame ako svoje
vlastné. V prepojenom a takmer
bezprostrednom svete je
pochopiteľné, že chceme vždy vedieť,
čo sa deje, že sme pozorní voči
médiám, ktoré nám tieto miesta
približujú. Môže sa však stať, že



„rýchlosť, s akou informácie
prichádzajú jedna za druhou,
prevyšuje našu schopnosť reflexie a
úsudku (...). Svet komunikácie nám
môže pomôcť rásť, alebo naopak,
môže nás dezorientovať“[7]. V tejto
súvislosti je síce osobnou
zodpovednosťou naučiť sa byť dobre
informovaný, a to nielen povrchne,
bez toho, aby sme robili násilie na
realite, ale zároveň môže byť dobré
dávať pozor na možnú poruchu v
tom, že chceme vedieť všetko v
reálnom čase alebo chceme mať čo
najviac podrobností. Prelát Opus Dei,
odvolávajúc sa na profesiu
komunikácie, poukázal na to, že len
„pokojný komunikátor bude schopný
vniesť kresťanský zmysel do
nevyhnutne rýchleho toku verejnej
mienky“[8]. Podobne len pokojný
konzument správ bude schopný
asimilovať informácie s kresťanským
zmyslom.



„Porozumenie začína vtedy, keď sa
snažíme vidieť v centre každého
komunikačného vzťahu konkrétne
osoby, nie masy, aj keď tieto osoby
nie sú fyzicky prítomné. Nevidíme
ich, ale sú tam, v celej svojej
dôstojnosti, najmä keď sú
najzraniteľnejšie“[9]. Túto
rovnováhu pri ohlasovaní konfliktov
možno dosiahnuť, ak žijeme
realizmus, ktorý nám dáva život
modlitby a lásky voči našim
najbližším; realizmus ukovaný v
tichu a v konkrétnom živote, ktorý
poháňa našu túžbu slúžiť tu a teraz,
uprostred našej rodiny a našej
profesie. Kontemplatívny život nás
vedie k tomu, aby sme sa zaoberali
tým, čo môžeme skutočne zmeniť:
najprv v sebe a potom v prostredí
okolo nás, aby sme ho celé naplnili
pokojom.

---



„NIKOMU SA NEODPLÁCAJTE zlým
za zlé; usilujte sa robiť dobre pred
všetkými ľuďmi. Ak je to možné a
závisí to od vás, žite v pokoji so
všetkými ľuďmi“ (Rm 12, 17-18). Naša
túžba po mieri v mnohých častiach
sveta môže byť dobrým impulzom,
aby sme to isté urobili aj v našom
prostredí. Možno aj my máme svoje
vlastné malé domáce bitky alebo
spory s ľuďmi, s ktorými sa denne
stretávame. Múdrosť židovského
národa mala príslovie: „Pre človeka
je cťou zanechať hádky, ale každý
hlupák sa do nich púšťa“ (Prís 20, 3)
A to platí tak na politickej, ako aj na
domácej úrovni. Svätý Ján Pavol II,
ktorý bol nazývaný pápežom rodiny,
videl, že práve v tomto prostredí sa
môže zasiať budúci mier pre svet:
„Malé deti sa veľmi skoro učia
poznávať život. Pozorujú a
napodobňujú spôsob, akým sa
správajú dospelí. Rýchlo sa učia láske
a úcte k druhým, ale rýchlo si
osvojujú aj jedy násilia a nenávisti.



Skúsenosti, ktoré získali v rodine -
pokračoval poľský pápež - silne
podmienia postoje, ktoré zaujmú v
dospelosti. Preto ak je rodina prvým
miestom, kde sa otvárajú svetu,
rodina musí byť pre nich prvou
školou pokoja“[10].

„Tak pokoj, ako aj vojna sú v
nás“[11], napísal svätý Josemaría.
„Ak je pôvod násilia v srdciach ľudí,
potom je nevyhnutné ísť cestou
nenásilia predovšetkým v rodine (...).
Rodina je nenahraditeľným
priestorom, kde sa manželia, rodičia
a deti, bratia a sestry učia nezištne
komunikovať a starať sa jeden o
druhého a kde sa nezhody či dokonca
konflikty musia prekonávať nie silou,
ale dialógom, rešpektom, hľadaním
dobra druhého, milosrdenstvom a
odpustením. Zo srdca rodiny sa
radosť šíri do sveta a vyžaruje do
celej spoločnosti“[12]. Zakladateľ
Opus Dei sa pri hľadaní pokoja
obrátil na Máriu; v nej môžeme nájsť



predovšetkým náš vnútorný pokoj a -
stúpajúc po rebríku-, pokoj v našom
okolí, v našej práci, v našom meste.
„Svätá Mária je — ako ju vzýva
Cirkev — Kráľovnou pokoja. Preto,
keď vznikne nepokoj v tvojej duši, v
rodinnom alebo pracovnom
prostredí, v spoločenskom alebo
medzinárodnom spolužití,
neprestávaj k nej volať: Regina pacis,
ora pro nobis! — Kráľovná pokoja,
oroduj za nás! Skúsil si to už niekedy,
aspoň v čase vnútorného nepokoja?…
—Budeš prekvapený, aký to má
okamžitý účinok“[13].

---

[1] Svätý Pavol VI, Posolstvo, 1-
I-1974.

[2] Svätý Ján Pavol II, Apoštolský list,
27-VIII-1989.

[3] František, Fratelli tutti, bod 259.

[4] Benedikt XVI, Posolstvo, 1-I-2013.



[5] František, Videoposolstvo, 4-
II-2022.

[6] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom,
bod 157.

[7] František, Posolstvo, 1-VI-2014.

[8] Mons. Fernando Ocáriz, Prejav,
19-IV-2018.

[9] Ibid.

[10] Svätý Ján Pavol II, Posolstvo, 1-
I-1996.

[11] Svätý Josemaría, Brázda, bod
852.

[12] František, Posolstvo, 1-I-2017.

[13] Svätý Josemaría, Brázda, bod
874.

Andrés Cárdenas



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/rozjimanie-o-pokoji/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/rozjimanie-o-pokoji/
https://opusdei.org/sk-sk/article/rozjimanie-o-pokoji/

	Rozjímanie o pokoji

