
opusdei.org

Prví supernumerári.
Konvivencia v roku
1948

Pred 70 rokmi, v septembri
1948, svätý Josemaría
zorganizoval stretnutie pre 15
mužov, na ktorom podrobne
vysvetlil, čo obnáša povolanie
ženatých členov Opus Dei.
Článok uverejnený v časopise
Studia et Documenta, zv. 12.

05.06.2024

Autor: Luis Cano



Článok zo Studia et Documenta
2018

Abstrakt

Prví supernumerári Opus Dei.
Konvivencia v roku 1948: V roku
1947 sa Josemaríovi Escrivovi
podarilo uskutočniť dlho očakávaný
aspekt založenia Opus Dei: prijatie
ženatých členov alebo tých, ktorí si
chcú založiť rodinu. K rozhodujúcemu
kroku došlo v septembri 1948, keď - po
tom, čo v tejto súvislosti získal
uznanie od Svätej stolice -
zorganizoval stretnutie, na ktorom sa
zúčastnilo pätnásť ľudí. Odtiaľto
pochádzali prví supernumerári. Tento
článok sa zameriava na udalosti z
týchto dní, počas ktorých svätý
Josemaría vysvetlil mnohé
podrobnosti zo života
supernumerárov. Táto rekonštrukcia
bola možná vďaka poznámkam a
svedectvám niektorých účastníkov.



Jedným z najdôležitejších medzníkov
v histórii diela svätého Gabriela v
Opus Dei, ktorý viedol k jeho
definitívnemu spusteniu, bol týždeň
štúdia a formácie, ktorý sa konal v
Molinoviejo (Segovia) od 25.
septembra do 1. októbra 1948. Svätý
Josemaría tam pätnástim ľuďom
podrobne vysvetlil, čo znamená byť
supernumerárom v Opus Dei.

Mojím cieľom je zrekonštruovať
posolstvo, ktoré im zakladateľ počas
tohto týždňa odovzdal, pričom
využijem dokumenty, ktoré máme k
dispozícii, najmä písomný denník,
ktorý sa počas týchto dní viedol, a
osobné spomienky účastníkov.
Obmedzili sme sa na pramene v
Generálnom archíve prelatúry Opus
Dei, ktoré obsahujú poznámky, listy a
osobné svedectvá viacerých
protagonistov tohto článku, ktoré
boli po roku 1975 zapísané v



súvislosti so svätorečením Escrivú.
Svätý Josemaría k nim prehovoril pri
dvadsiatich dvoch príležitostiach, a
hoci nemáme k dispozícii úplný
prepis jeho kázní, existujú
poznámky, ktoré si v tom čase
napísali tí, čo tam boli, najmä
Amadeo de Fuenmayor a Tomás
Alvira, a ktoré nám umožňujú
pochopiť všeobecnú podstatu toho,
čo povedal.

Skôr než sa začneme venovať hlavnej
téme, povieme niečo o
bezprostrednom pozadí tohto týždňa,
najmä o práci zakladateľa, ktorý sa
snažil definovať, čo je to
supernumerár z duchovného a
právneho hľadiska. Potom sa
pozrieme na to, ako sa odvíjal
samotný seminár, a na kázanie
svätého Josemaríu, ktoré tam
predniesol.

Na záver v prílohe uvádzame
životopisné opisy účastníkov. Pri



týchto krátkych životopisných
poznámkach sme vychádzali z už
spomínaných osobných svedectiev a
nekrológov zosnulých členov, ktoré
sú uložené v Generálnom archíve
prelatúry Opus Dei, ako aj z iných
verejne známych údajov, s výnimkou
iných súkromných alebo verejných
spisov, ktoré by si vyžadovali
prekročiť rámec tohto článku.

Povolanie do Opus Dei ako
supernumerár:

Iter nového fenoménu

Od roku 1928 zakladateľ hovoril s
rôznymi ľuďmi o svätosti uprostred
sveta, ale trvalo ďalších dvadsať
rokov, kým mohol stanoviť
konkrétnu cestu povolania, uznanú
Cirkvou, pre ženatých ľudí alebo
iných, ktorí uvažujú o manželstve a
založení rodiny. Bolo to možné vďaka
cirkevnému schváleniu v roku 1947,
na základe ktorého mohli ženatí
ľudia vstúpiť do Opus Dei v praxi a



pokúsiť sa „žiť ducha a apoštolát
inštitúcie bez toho, aby sa k nej
právne viazali“. Znamenalo to veľký
krok vpred, pretože sa tým uznalo, že
ženatí ľudia sa môžu stať svätými vo
svojom vlastnom stave podľa ducha
Opus Dei, ale svätému Josemaríovi to
nestačilo; chcel, aby Svätá stolica v
budúcnosti schválila možnosť plného
členstva pre ženatých ľudí, čo v tom
čase nebolo možné.

Medzitým začali formáciu v duchu
Opus Dei prijímať prví
supernumerári (Tomás Alvira, Víctor
García Hoz a Mariano Navarro
Rubio). Všetkým riaditeľom centier
Diela bol zaslaný list z 5. novembra
1947, v ktorom sa žiadali
podrobnosti o ďalších možných
kandidátoch. Ľudia boli požiadaní,
aby sa za týchto kandidátov s
náležitou intenzitou modlili, zatiaľ
bez toho, aby im čokoľvek povedali,
„pretože, ako viete,“ písalo sa v liste,
„ide o skutočné povolanie“.



Rodina Alvírovcov v roku 1957.

V decembri 1947 sa Escrivá snažil
podrobne vymedziť, čo presne je
supernumerár a aká duchovná
starostlivosť sa mu má poskytnúť. V
tejto úlohe mu pomáhal Amadeo de
Fuenmayor, ktorý v tom čase pôsobil
v Madride v Generálnej rade Diela. V
liste z toho istého mesiaca svätý
Josemaría napísal:

Títo supernumerári! Akú veľkú nádej
mám! Amadeo: pri všetkej práci, ktorú
si odviedol, by si mohol vytvoriť návrh
registra pre supernumerárov - ktorý
by zatiaľ mal byť základný. A to isté aj
pre ich formačné plány - na šesť
mesiacov a na jeden rok by zatiaľ
stačilo - v rovnakom štýle ako tie pre
numerárov, o ktoré som ťa pred
časom požiadal. Bolo by dobré
zamyslieť sa nad prípravou predpisov,
počnúc tým, čo schválila Posvätná
kongregácia, aby sme mohli splniť
právne civilné požiadavky, keď sa



vrátim. Bolo by tiež dobré, keby ste
pripravili tri alebo štyri rozhovory a
išli do Valencie, Zaragozy a Bilbaa
atď. a začali tam vytvárať základné
skupiny. Je jasné, že keď sa práca raz
začne, nemôžeme ju nechať zastaviť;
tam, kde sa začne, by mal zostať
numerár ako riaditeľ a supernumerár
ako sekretár (o tom budeme hovoriť
neskôr: ber to na vedomie), ktorý
prevezme materiálne bremeno
Delegácie.

Ako vidíme, úlohou, ktorou bol
Amadeo poverený, bolo opísať
supernumerára a vysvetliť ju ľuďom
z Diela, ktorí žili v rôznych mestách
Španielska. Hoci doteraz sa do
apoštolskej práce zapájali najmä
študenti a mladí ľudia, už vtedy
poznali mnoho ľudí, ktorí spĺňali
podmienky potrebné na to, aby sa
stali supernumerármi.

O týždeň neskôr Amadeo odpovedal
návrhom toho, o čo ho Josemaría



požiadal. Escrivá odpovedal 18.
decembra 1947:

Amadeovi: Čítal som tvoje poznámky
o supernumerároch. Nezdajú sa mi
dosť odvážne, pokiaľ ide o ich
povinnosti. Na budúci týždeň ti vrátim
tvoje poznámky s konkrétnymi
pripomienkami. Každopádne teraz
poviem, že nemôžeme stratiť zo
zreteľa skutočnosť, že nehovoríme o
zapísaní nejakých pánov do
konkrétneho združenia, ale skôr o
nadprirodzenom povolaní k
dokonalému životu a apoštolátu. Byť
supernumerárom je veľká milosť od
Boha!

Krátko sa pristavme pri tomto
odseku. Kľúčovým slovom, ktoré tu
zakladateľ zdôrazňuje, je povolanie.
Supernumerári sú povolaní k životu
v dokonalosti (dnes by sme povedali,
ak použijeme súčasnú terminológiu,
k svätosti) a k apoštolátu ako ostatní
laici a kňazi. Toto objasnenie svätého



Josemaríu bolo dôležité. Keďže
väčšina supernumerárov pochádzala
z Katolíckej Akcie alebo iných
zbožných združení, existovalo
nebezpečenstvo, že si budú myslieť,
že vstúpiť do Opus Dei je ako vstúpiť
do jednej z týchto skupín. Ako sme
videli, práve tomu sa chcel svätý
Josemaría vyhnúť, keď zdôraznil, že
patriť k Opus Dei je „nadprirodzené 
povolanie“, a nie „zapísanie nejakých
pánov do konkrétneho združenia“.

Vtedajšie kánonické učenie a teológia
mali tendenciu stotožňovať úplné
sebadarovanie s rehoľným životom
alebo niečím rovnocenným, čo bolo
otvorené len pre ľudí žijúcich v
celibáte. Svätému Josemaríovi však
bolo jasné, že v Opus Dei existuje
„jedno a jediné povolanie“. Bez toho,
aby sme sa púšťali do porovnávania,
Opus Dei v tomto zmysle ponúkalo
novú skutočnosť, hoci v tých rokoch
v Cirkvi nechýbali iniciatívy, ktoré sa
snažili katolíckych laikov znovu



oživiť a dokonca im ponúknuť
špecifickú spiritualitu pre
manželstvo. Môžeme spomenúť
napríklad hnutie Cursillos (Krátke
kurzy kresťanstva), ktoré sa
formovalo od konca augusta 1948 do
začiatku roka 1949, alebo hnutie 
Focolari (založené Chiarou
Lubichovou a schválené na diecéznej
úrovni v roku 1947), ku ktorému sa
pripojil poslanec Igino Giordani. Bol
otcom štyroch detí, prvým ženatým
členom Focolari a považoval sa za
spoluzakladateľa hnutia. Taktiež 
Equipes Notre-Dame (Skupiny Panny
Márie), ktoré vznikli koncom
tridsiatych rokov na podnet otca
Henriho Caffarela a ktoré v roku
1947 vydali svoj List, v ktorom
stanovili svoju manželskú
spiritualitu.

Keď sa vrátime k nášmu príbehu, na
Vianoce 1947 svätý Josemaría opäť
napísal do Madridu: „Amadeo, vráť
sa k projektu – návrhu projektu – o



supernumerároch. Zdôrazni
dôležitosť poslušnosti (nemožno
patriť do združenia bez výslovného
ústneho súhlasu, písomne
zaznamenaného v spise danej osoby)
atď...“.

Ako vidíme, zakladateľ chcel
zdôrazniť, že povolanie do Opus Dei
je povolaním úplného sebadarovania
a znamená skutočný prejav
poslušnosti. Nevysvetľuje dôvod
pravidla, ktoré tu spomína, ale
môžeme si domyslieť, že chcel
zabrániť tomu, aby sa ľudia príliš
rozptýlili alebo sa možno nechali
strhnúť hlúpymi porovnávaniami a
závisťou, prípadne prílišným
zmätkom, že Opus Dei je len ďalším
združením, ktorému možno venovať
len časť svojho času medzi inými
zbožnými aktivitami, a nie
skutočným povolaním od Boha, ktoré
si vyžaduje úplnú odovzdanosť. Bolo
by teda rozumné usilovať sa o



povolenie, o ktorom hovorí svätý
Josemaría.

1. januára 1948 napísal trom ľuďom,
ktorí ho požiadali o vstup do Opus
Dei ako supernumerári:

Tomášovi, Victorovi a Marianovi.
Nech sa Ježiš stará o moje deti!

Drahí moji traja: nie je možné vám
teraz písať jednotlivo, ale môj prvý list
z roku 1948 je určený vám. Veľmi sa
za vás modlím. Ste semienkom tisícov
a tisícov vašich bratov, ktorí prídu
skôr, ako si myslíme. Ako ťažko a ako
dobre budeme musieť pracovať pre
kráľovstvo Ježiša Krista!

O niekoľko dní neskôr sa zakladateľ
konečne dočkal riešenia problému, o
ktorom tu uvažujeme. Stalo sa tak na
ceste do Milána, od 11. do 16.
januára, v sprievode Álvara del
Portilla a Ignacia Sallenta. Na
spiatočnej ceste do Ríma zvolal:
„Zmestia sa!“ Bol to akýsi okamih



eureky, pretože zrazu videl, ako
Svätej stolici predložiť spôsob, akým
by sa supernumerári „zmestili“ do
Opus Dei ako plne začlenení
členovia. Hneď ako sa vrátil do Ríma,
napísal do Madridu: „Pracujem na
celej otázke supernumerárov: bude
tam veľa veľkých a krásnych
prekvapení! Aký je náš Pán dobrý!
Amadeo, povedz tým trom, aby moju
prácu zverili Panne Márii. Sľubujem
im veľkú radosť“.

Aké riešenie ho viedlo k výkriku
„zmestia sa“? Išlo o vysvetlenie, že
supernumerári „venujú časť svojho
času v službe samotnej inštitúcii a
prostriedky pre svoje posväcovanie a
apoštolát nachádzajú vo vlastných
rodinných povinnostiach a v
profesionálnych alebo pracovných
úlohách; (....) žijú v tom istom duchu
a pokiaľ je to možné, aj podľa tých
istých zvykov ako členovia numerári;
hoci im budú zverené len úlohy,
ktoré sú zlučiteľné s ich vlastnými



rodinnými a občianskymi
povinnosťami“.

Inými slovami, rozdiel oproti
numerárom spočíval v miere
oddanosti vnútornej práci Opus Dei.
Aj pre supernumerárov
posväcovanie bežného života
zahŕňalo „ich vlastné rodinné
povinnosti“ okrem profesionálnych a
spoločenských povinností, ktoré
rovnako posväcovali numerári.
Inými slovami, byť supernumerárom
znamenalo mať rovnakého ducha a
povolanie, ale venovať iné množstvo
času „v službe inštitúcii“.

Nebolo to len šikovné vysvetlenie,
aby sa prešlo schvaľovacím
postupom. Podľa nášho názoru sám
zakladateľ dostal nové svetlo na
podstatný bod charizmy: jednotu
povolania. Z tohto objavu mal
obrovskú radosť, ako napísal 29.
januára 1948 ľuďom v Madride.
„Uvidíte to, keď sa vám po návrate



prihovorím. Teraz len poviem, že pre
Dielo sa otvára obrovská apoštolská
panoráma, tak ako som to videl v
roku 1928; a to všetko v rámci
najprísnejších kánonických
pravidiel, čo sa doteraz zdalo
nemožné. Aká je to radosť, že toto
všetko môžeme robiť v službe Cirkvi
a dušiam!“

Hneď začal pripravovať Stanovy,
ktoré bolo treba doplniť do
Konštitúcie z roku 1947, aby ju mohol
predložiť Svätej stolici „s cieľom, aby
sa k inštitúcii mohli pripojiť a byť
právne viazaní okrem numerárov aj
iní slobodní alebo ženatí členovia
akéhokoľvek stavu alebo povolania“.
Mons. Escrivá v petičnom liste
zdôraznil, že to znamená zahrnúť do
nej niečo, čo sa predpokladalo od
začiatku Diela: „iam a prima ipsius
Instituti delinatione“. Dňa 2. februára
bola petícia predložená a o mesiac a
pol neskôr, 18. marca 1948, Posvätná
kongregácia podpisom sekretára



Mons. Lucu Pasetta a pečaťou
podsekretára Arcadia Larraona
schválila predložené Stanovy.

Medzitým svätý Josemaría
pokračoval v práci. Dňa 4. februára
napísal do Madridu: „Využijem tento
čas v Ríme na prácu na všetkom, čo
sa týka supernumerárov: aké široké
a hlboké je koryto, ktoré sa otvára!
Musíme byť svätí a každým dňom
lepšie intelektuálne pripravovať
našich ľudí. A potrebujeme mať
dostatok kňazov“.

V nasledujúcich mesiacoch
zakladateľ podnikol ďalšie kroky.
Zariadil, aby sa počas leta členom
numerárom vysvetlilo všetko o
supernumerároch a
spolupracovníkoch, a v lete určil aj
čas formálneho začiatku tejto novej
etapy. „Počas leta budeme
pripravovať prácu so
supernumerármi a bezpochyby sa
dosiahne všetko, čo náš Pán od



týchto ľudí – od týchto synov – chce!
Laus Deo“.

Okrem iných príprav bola
zorganizovaná konvivencia pre
viacerých ľudí, ktorí by mohli byť
požiadaní, aby sa stali
supernumerármi, ako aj pre šiestich,
ktorí už povedali áno.

Účastníci prvej aktivity pre
supernumerárov

Pätnásť ľudí, ktorí sa zúčastnili
aktivity v Molinoviejo, pochádzalo z
rôznych miest. Medzi tými, ktorí žili
v Madride, boli štyria ľudia z
Kantábrie (Manuel Peréz, Manuel
Sainz de los Terreros, Ángel Santos a
Pedro Zarandona); traja z Aragónska
(Tomás Alvira, Rafael Galbe a
Mariano Navarro Rubio); jeden z
Galície (Jesús Fontán); jeden z
Kastílie (Víctor García Hoz); jeden z
Andalúzie (Hermenegildo Altozano)
a jeden z Malorky (Juan Caldés).
Ďalší traja pochádzajú z Valencie



(Antonio Ivars, Carlos Verdú a
Silverio Palafox) a jeden z Bilbaa
(Emiliano Amann). Taktiež mali
rôznu profesionálnu skúsenosť. Boli
medzi nimi dvaja úradníci
námorníctva a dvaja ďalší s
vojenským právnym vzdelaním; traja
právnici a sudca; dvaja stavební
inžinieri, učiteľ, lekár, farmaceut,
chemik a architekt. Pri pohľade na
ich neskoršiu kariéru možno
povedať, že boli vynikajúcimi
profesionálmi, ktorí ako kresťania
zanechali stopu vo svojich rodinách a
priateľoch. Niektorí z nich tvrdo
pracovali na začatí sociálnych diel
pre ľudský pokrok. Ako sme už
spomenuli, v prílohe sme uviedli
stručný životopis každého z nich.

Väčšina z nich bola pred kontaktom s
Opus Dei členmi Katolíckej Akcie
alebo zbožných združení (ako mnohí
mladí katolíci v tom čase) a dokonca
v nich zastávali zodpovedné funkcie.
Piati z nich poznali svätého



Josemaríu ešte pred občianskou
vojnou a navštevovali aktivity v
rezidencii-akadémii DYA. Boli medzi
nimi dvaja, ktorí žili niekoľko rokov
ako numerári a ktorí stratili kontakt
kvôli zložitej vojnovej situácii. Z
ďalších troch sa dvaja zúčastňovali
na aktivitách vo Ferraze - jeden ako
rezident - a tretí, Tómas Alvira, sa
stretol so svätým Josemaríom v
Madride počas vojny.

Ďalší traja mladí profesionáli sa
dostali do kontaktu s Dielom
prostredníctvom apoštolských ciest
do rôznych miest v povojnovom
období a dokonca požiadali o prijatie
za numerárov, len aby rýchlo
pochopili, že to nie je ich cesta.
Povzbudení zakladateľom čakali
niekoľko rokov na to, aby bolo možné
žiť rovnaké povolanie k Opus Dei
novým spôsobom. Bola tu aj skupina,
ktorá po vojne prijala duchovné
vedenie od svätého Josemaríu.
Niektorí už boli ženatí alebo im svätý



Josemaría pomohol rozoznať ich
povolanie k manželstvu. Zo všetkých
prítomných ho osobne nepoznali len
traja.

Amadeo de Fuenmayor tam bol
prítomný a my budeme často
využívať jeho záznamy v denníku.
Pri predstavovaní účastníkov na
stránkach tohto denníka napísal:
„Každý, kto povedal, že príde, prišiel.
Sú to zrelí muži, väčšina z nich je
ženatá a niektorí majú už päťdesiat
rokov. Niekoľkí z nich formálne
vstúpili ako supernumerári a všetci
poznajú a milujú Dielo, pretože
poznajú Otca osobne už nejaký čas
alebo boli na krúžkoch svätého
Rafaela, atď.“.

Po rokoch sa Fuenmayor zamýšľal
nad svojimi spomienkami.

S akým veľkým detailom Otec všetko
naplánoval, aby konvivencia bola
plodná! Od najmenších materiálnych
detailov až po celý rad praktických



pokynov, ktoré vtedy dával tým, čo
boli s ním, ako vysvetliť jednoduchšie
asketické témy; sám sa totiž podujal
vysvetľovať chúlostivejšie a
dôležitejšie témy.

S Amadeom de Fuenmayorom boli aj
ďalší dvaja numerári: Odón Moles a
Ignacio Orbegozo. Na stretnutí boli
prítomní, aspoň po určitý čas, aj
niektorí starší členovia Diela: kňazi
Álvaro del Portillo, Pedro Casciaro
(ktorý viedol jednu z prednášok) a
José Luis Múzquiz.

Zakladateľ prijal prítomných a bol
ako ich hostiteľ v dome, ktorý sa ešte
len zariaďoval. V niektorých
spálňach boli poschodové postele a
neboli tam žiadne prestieradlá ani
prikrývky, takže každý si musel
priniesť vlastné.

Ako prebiehala konvivencia

Kázanie svätého Josemaríu



Rozvrh zahŕňal dopoludňajšiu
meditáciu a prednášku, posedenie po
obede, čas na „katechézu“ Diela, aby
mohli spoznať jeho osobitný zákon a
jeho ducha, a čas na modlitbu v
neskorých popoludňajších hodinách.
Po neskorom popoludňajšom
občerstvení nasledovala ďalšia
„katechéza“, modlitba ruženca a čas
na duchovné čítanie. Po večeri a
spoločnom stretnutí sa deň skončil
krátkym komentárom k evanjeliu a
spytovaním svedomia.

V deň príchodu, večer, mal svätý
Josemaría v kaplnke prípravnú
prednášku. De Fuenmayor si do
denníka zaznamenal niekoľko
myšlienok:

Na záver im povedal, že v
nasledujúcich dňoch im nebude
hovoriť do srdca, ako to urobil dnes,
ale chladne, pretože sú to ľudia viery a
mali by racionálne zvážiť konečné
dôsledky právd, ktoré im predloží.



Otec im povedal: 1. Prišli sem z
božských dôvodov, pretože inak by
nemalo zmysel zanechať toľko
profesionálnych, rodinných a iných
záležitostí; 2. Tí, ktorí sa vo svete, vo
svojom povolaní a v rodine dávajú
Bohu, sú ním aj vyvolení; je to „božské
povolanie“, ako hovorí pápež; 3. Prišli,
aby boli počas týchto dní s Bohom,
aby rástli v láske k nemu; 4. Cesta:
Panna Mária.

Prítomní zachovávali mlčanie len
prvý deň, podľa vzoru duchovnej
obnovy; ostatné dni boli tvorivou
konvivenciou, ktorá kombinovala
prostriedky kresťanskej formácie s
voľným časom, športom,
posedeniami, atď.

Nedeľa, 26. septembra 1948

Deň po ich príchode kázal svätý
Josemaría na tému povolania.
Povedal: „Naším poslaním na zemi je
šíriť Božie kráľovstvo; na tento účel
sme boli vyvolení od večnosti.“



Alvíra k tomu dodáva: „Boh ma
povolal od večnosti“. Escrivá tiež
zdôraznil, že vedomie tohto
povolania by nemalo viesť k
arogancii, pretože „Boh si zaumienil
využiť svojich najúbohejších
služobníkov“. „Aký som vďačný za
toto povolanie!“ píše Alvíra. „Toľko
čistých a dobrých duší, a predsa
povoláva mňa, špinavú handru“.

Zakladateľ sa ďalej zamýšľal nad
ďalšou témou, ktorá úzko súvisí s
týmito úvahami: Božie synovstvo.
„Vždy veľmi osobitná úvaha o tom, že
sme Božími synmi. Ako deti sa k
nemu máme približovať, milovať ho
a po pádoch sa k nemu vracať a vždy
sa spoliehať na jeho otcovskú lásku,
na jeho porozumenie. Ježišovo Abba
Pater je výraz, ktorým malé deti
volajú svojho otca: tak ho teda
volajme aj my, s istotou, že nás
nesmierne miluje“.



„Mali by sme sa priblížiť k Bohu ako
k Otcovi s rovnakou prirodzenosťou,
s rovnakou úprimnosťou, s akou to
robí dieťa so svojím otcom,“ píše
Alvira.

Z poznámok v denníku vieme, že
Escrivá naplnil panorámu, ktorú sa
snažil vykresliť, keď hovoril o
svätosti uprostred sveta: „Priblížte sa
k Bohu a spoznajte ho, pohŕdajúc
všetkým ostatným. Pocty a bohatstvo
sú len prostriedky. Ak chcete byť
šťastní tu na zemi i v nebi, existuje
len jedno riešenie: byť svätý; a čím je
človek svätejší, tým bude šťastnejší“.

Druhá meditácia v ten deň bola o
smrti. Fuenmayor napísal: „Hovorí,
že sa bude modliť nahlas.
Zakladateľovo kázanie bolo priame,
nechodil okolo horúcej kaše: Ako by
vyzerala moja duša pred Bohom,
keby som teraz zomrel? A čo by som
urobil s vecami, ktoré ma dnes
znepokojujú, keby som vedel, že



čoskoro zomriem?“ Alvíra si okrem
iného zapísala aj tieto veci:

Všetci musíme zomrieť. Istý starý
biskup povedal Otcovi, že každý
mesiac medituje o tom, ako sa stáva
mŕtvolou, a predstavuje si, že mu
dávajú posledné pomazanie, že jeho
ruky a nohy strácajú teplo. A potom
premýšľal o tom, čo ho trápi, o svojich
projektoch, o ľuďoch, ktorí ho nemajú
radi, atď. Mladý robotník bez viery
napokon získal Božiu milosť. Ochorel
a krátko nato zomrel. Otec sa obrátil
na tohto mladého muža a povedal:
Závidím ti, syn môj. Ale naša duša
vstupuje do Božej prítomnosti len s
našimi dobrými skutkami, obetami,
dobrými úmyslami....

V ten deň mal svätý Josemaría dve
prednášky, na ktorých vysvetľoval
aspekty ducha Opus Dei vrátane
noriem a zvykov a rôznych ľudských
cností. De Fuemayor napísal, že tieto
rozhovory boli veľmi príjemné,



pretože boli „popretkávané mnohými
anekdotami a odkazmi na mnohé
aspekty ducha Diela, aby ho mohli
plne spoznať“.

Deň sa skončil meditáciou o viere, v
ktorej svätý Josemaría komentoval
úryvky zo Svätého písma:

Otec hovoril o tom, že musíme byť
mužmi viery. Príklady z evanjelia: (1)
Slepec, keď sa dozvedel, že okolo neho
prechádza Kristus, nechal všetko a
išiel ho hľadať. Takí by sme mali byť aj
my: mali by sme energicky pretrhnúť
nie naše reťaze - našťastie žiadne nie
sú - ale mnohé hodvábne vlákna, ktoré
nás zväzujú a bránia nám odovzdať
sa nášmu Pánovi, a prosiť ho, ako to
urobil slepec, „ut videam“, aby sme
tieto vlákna videli. (2) Muž s
ochrnutou rukou. Aj on pristupuje k
Ježišovi s prosbou, aby ho uzdravil. A
Kristus ho zasa žiada, aby pohol
rukou: to je naša spolupráca, naša
činnosť. A ruka je na slovo nášho



Pána uzdravená, obnovená. (3)
Hrbatá žena: mohla sa pozerať len na
blato a hnoj. Takí sú mnohí tu na
zemi. Ale samotná prítomnosť nášho
Pána jej umožňuje postaviť sa rovno a
pozerať na slnko a hviezdy. Aj my sa
potrebujeme pozerať hore. (4) Zlý
figovník. Náš Pán, taký ľudský, bol
smädný a figovník sa mu zdal krásny,
so zelenými listami, vysávajúci život
zo zeme, ale neprinášal žiadne ovocie;
a hoci nebolo obdobie na figy, preklial
ho a on okamžite uschol, pretože my
by sme mali vždy prinášať ovocie. (5)
Viera apoštolov v anjelov strážnych.
Svätý Pavol bol oslobodený z ťažkých
pút, a keď sluha vošiel, aby apoštolom,
ktorí boli všetci spolu, oznámil, že
Peter je za dverami, hovoria: „To musí
byť jeho anjel“. Dielo bolo založené na
sviatok Anjelov strážnych. Boli
„spolupáchateľmi“ všetkého, čo sa
dialo.

Pondelok, 27. septembra 1948



Nasledujúci deň svätý Josemaría
kázal rozjímanie o Božom kráľovstve.
Vychádzal z vojenských zástav,
možno inšpirovaný touto tradičnou
ignaciánskou témou, a poukázal na
rôzne postoje týkajúce sa Kristovho
láskyplného panovania:

Otec v rannej modlitbe komentoval
Ježišove slová: „Kto nie je so mnou, je
proti mne“. Existujú dva jasne
vymedzené fronty. Vízia boja medzi
tromi armádami; jedna s čiernymi a
červenými zástavami, nepriatelia
Krista, ktorí stále kričia „Ukrižuj ho“,
ktorí útočia na Európu (Nemecko,
Poľsko, Rakúsko, Maďarsko); druhá
armáda katolíkov, ktorí takými v
skutočnosti nie sú a ktorí mávajú
sivými zástavami; a potom praví
kresťania s bielou zástavou a krížom
ako svojou zástavou, ktorí chcú
napraviť situáciu a dosiahnuť to, o
čom hovorí druhý Žalm, „volumus
regnare Christum“. Pohľad na mapu
dnešného sveta je desivý, ale



vykúpenie sa uskutočňuje aj dnes.
Stále bližšia invázia barbarov je
desivá. Ženy, nevinné duše detí,
majetok, to všetko bude brutálne
pošliapané, ak sa katolíci nenaučia
byť spoluvykupiteľmi s Kristom vo
svojej profesionálnej práci, v
úradných pozíciách a v srdci svojich
rodín.

Escrivá využil túto panorámu, aby
podnietil svojich poslucháčov k
zodpovednosti a pripomenul im, že
sú povolaní postaviť Krista na vrchol
všetkých ľudských činností, ba čo
viac, byť spoluvykupiteľmi s ním
uprostred svojich pracovných,
spoločenských a rodinných
povinností. Pripomenul im svoju
zakladateľskú skúsenosť zo 7.
augusta 1931: „A pochopil som, že to
budú Boží muži a ženy, ktorí
vyzdvihnú kríž s Kristovým učením
na vrchol všetkých ľudských činností.
A videl som, ako náš Pán triumfuje a
všetko k sebe priťahuje“.



V poznámkach, ktoré Alvíra zostavil
na základe tejto meditácie, sa o
dôsledkoch neprítomnosti katolíkov
vo verejnom živote píše
explicitnejšie: „Vykúpenie sa
neskončilo. Ľudia môžu slobodne
konať, my musíme konať. Choďte na
najvyššie miesta, na vplyvné pozície,
ak nechceme zažiť to, čo sa už stalo v
iných krajinách: so ženami, s deťmi, s
majetkom“. A pridáva anekdotu
kazateľa: „Stretnú sa starý kňaz a
mladý kňaz a starý kňaz sa pýta: 'Ako
tráviš čas?' Mladý odpovedá:
'Vstávam neskoro, chodím skoro do
postele, veľa nepracujem...' 'To je
hrozné,' hovorí mu starý kňaz. Taký
budeš aj ty, ak sa staneš pohodlným,
ak nebudeš pracovať, ak nebudeš
prijímať zodpovedné posty zo
strachu, zo strachu, že sa unavíš,
alebo čokoľvek iné“.

Druhá meditácia sa týkala skrytého
života nášho Pána. Začal úvahou o
tom, ako Ježiš prišiel na svet: „bez



okázalosti, bez hluku a rozruchu“.
Potom hovoril o „tridsiatich rokoch
skrytého života a len troch rokoch
verejného života“. „Dielo si berie za
vzor tridsať rokov skrytého života.
Kontemplatívny život, pretože Boh je
v našich srdciach“. Alvíra dodáva:
„Aktívny alebo kontemplatívny
život? Náš je kontemplatívny. Našou
bunkou je celý svet. Kristus v strede
našej duše. Dobývať svet pre Krista.
Náš život je tvrdý, plný obety a
neustálej adorácie“.

V to popoludnie svätý Josemaría
pokračoval v rozprávaní o tom, že
sme nástrojmi Boha, ktorý potrebuje
všetky druhy nástrojov. „Tak preč s
falošnou pokorou (nie som na nič,
nedokážem to a pod.),“ čítali sme v
denníku. „Na chirurgickú operáciu
jemné skalpely, na vyrovnanie cesty
parný valec,“ povedal a vysvetlil, že
každá vec má svoje využitie. A
uzavrel: „Preč so zbabelosťou.
Pozrite sa, ako náš Pán hľadal



dvanástich apoštolov: v ich
povolaniach, ktoré niektorí
vykonávali aj neskôr. Ježiš si vás volá
na mieste, kde sa nachádzate, v práci,
ktorú vykonávate“.

V ten istý deň sa Escrivá zúčastnil aj
na ďalšom posedení, na ktorom sa
venoval niektorým bodom z Dekrétu
Laudis z roku 1947 a podrobne
vysvetlil rôzne aspekty ducha Opus
Dei. Prešli celé dva dni a De
Fuenmayor zaznamenáva: „Radosť
každého z prítomných je obrovská,
neuveriteľná“. A cituje poznámku
jedného z prítomných, Pedra
Zarandonu: „Nikdy predtým som
nepočul Otca hovoriť a na konci
každej jeho reči som dojatý. A to isté
sa mi stáva aj pri svätej Omši“. Autor
denníku chcel dať jasne najavo, že sa
nenechal uniesť nadšením: „Nič z
toho, čo píšem, nie je ani trochu
prehnané. Zdá sa to neuveriteľné, ale
je to tak. Náš Pán nás všetkých
rozmaznáva svojou milosťou. A to, čo



sa deje tento týždeň, je ďalším
príkladom jeho lásky k Dielu a jeho
zjavnej pomoci v práci Diela“.

Utorok, 28. septembra 1948

V utorok 28. septembra svätý
Josemaría predniesol tri meditácie. V
prvej z nich komentoval scénu
umývania nôh apoštolov počas
Poslednej večere. „Ježiš sa snaží
umyť Petrovi nohy, ale Peter mu to
nedovolí pre falošnú pokoru. Keď mu
však náš Pán povie, že s ním nemôže
mať nič spoločné, reaguje so svojím
charakteristickým duchom: nielen
nohy, ale aj ruky a hlavu. Také by
malo byť naše sebadarovanie: úplné.
Je pravda, že sme plní úbohosti, ale
Náš Pán nám svojou milosťou
pomôže veľkou silou“.

Pokračoval komentovaním úryvkov o
Kristovom umučení. „Ježiš od
jedného súdu k druhému mlčí. V
protiklade k tomu toľko rozvláčnych
jazykov - dokonca aj od oficiálnych



katolíkov - toľko klebiet. Strašný
moment tŕňovej koruny. On sa
vzpína. Je to moja úbohosť, ktorá ho
premáha. Náš nedostatok lásky.
Napokon na kríži, sám, pribitý ako
zviera. Jeho vnútorné i vonkajšie
zmysly cítia bolesť. Hľadajme ho, aby
sme ho odtiaľ sňali a pribili seba na
kríž“.

Druhá meditácia sa týkala rozjímavej
modlitby. Otec hovoril o témach,
ktoré by sme mali nastoliť v osobnom
rozhovore s Bohom, a ponúkol
niekoľko rád, ako sa dobre modliť:
„Starosti, radosti, túžby, nádeje,
všetko, hovorte o tom s Bohom. 15
minút, a ak je to možné, tak 30.
Vynechajte radšej sväté prijímanie,
než aby ste vynechali modlitbu. Na
tichom mieste: môže to byť kostol,
alebo často lepšie doma. Božská a
logická formula, ktorou to začnite:
(sv. Tomáš pri vkladaní ruky do rany
nášho Pána), pevne verím, že si tu,
atď.“



Ďalej hovoril o tom, aké by mali byť
charakteristiky modlitby: „V prvom
rade musí byť modlitba pokorná:
medzi mýtnikom a farizejom,
musíme byť ako ten prvý. Po druhé,
mala by byť jednoduchá, s
jednoduchosťou detí, od ktorých sa
môžeme o modlitbe veľa naučiť.
Vytrvalá: Svätá Terézia využívala
strelné modlitby, keď nemohla robiť
nič iné. Buďme mužmi modlitby,
vnútorného života“.

Alvírove poznámky k tomuto bodu
lepšie odrážajú tón Escrivovho
kázania:

Jednoduchosť v modlitbe. Dieťa, ktoré
hovorí: nech žije Ježiš, nech žije
Mária, nech žije moja teta. Dieťa,
ktoré klope na dvere svojho otca
rukou, nohou, celým telom. A otec
vyjde von s tým, že mu vynadá, ale keď
ho uvidí, objíme ho. Takto by sme sa
mali správať v modlitbe s Ježišom.
Mali by sme vzývať Máriu, Jozefa a



nášho anjela, aby nám prišli na
pomoc. Nikdy by sme nemali vynechať
modlitbu z nášho dňa. Hlava štátu má
tých, ktorí majú strážnu službu, a
niektorí to považujú za česť, zatiaľ čo
iní trávia čas premýšľaním o svojej
priateľke. Tento čas strávený na
stráži, v modlitbe, by sme mali
považovať za česť a byť tam presne v
plánovaný čas, hoci počas polhodiny
sme sa možno štyridsaťkrát pozreli na
hodinky. Ak sme mali úmysel modliť
sa, veľa tým získame.

Posledná meditácia toho dňa bola o
umŕtvovaní. Ako bolo jeho zvykom,
svätý Josemaría komentoval rôzne
biblické texty: „Ak pšeničné zrno
padne do zeme a neodumrie,
neprinesie úrodu; ak odumrie,
prinesie bohatú úrodu. Tak aj my
potrebujeme umŕtvovanie, aby sme
boli plodní“.

Ďalej hovoril o sebazapieraní, ktoré
potrebujeme, aby sme boli svätí:



„Malé umŕtvovanie. Modlitba tela,
zmyslov. Keby k nám zostúpil anjel,
aby nám povedal, že svätosť je
možná bez umŕtvovania, nebol by to
anjel svetla, ale tmy“. Potom
spomenul svätého Pavla, ktorý
hovoril o svojich ťažkostiach pri
prekonávaní telesných slabostí, a na
vysvetlenie námahy potrebnej v
kresťanskom živote použil metaforu
športu:

V športe ľudia robia toľko vecí, aby
získali cenu. A čo my? Bežte, aby ste
získali trofej, hovorí svätý Pavol.
Športu sa ich zúčastňuje veľa, ale cenu
získava len jeden. Umŕtvovanie,
prostriedok na to, aby sme urobili ľudí
okolo seba šťastnými (naša veľká
povinnosť). Panna Mária vie o
umŕtvovaní veľa. Skúsme jej vziať
jeden z mečov, ktoré prebodli jej srdce,
aby sme si ho vložili do svojho.

V ten deň zakladateľ pokračoval vo
vysvetľovaní osobitného zákona



Opus Dei; zameral sa na „povinnosti
a privilégiá supernumerárov; povahu
a rozsah ich zväzku s Dielom“.

Streda, 29. septembra 1948

V stredu 29. júna svätý Josemaría
pokračoval v rozprávaní o témach
kresťanského života, ktoré zvyčajne
spomínal vo svojich kázňach: láska,
prostriedky na dosiahnutie svätosti,
maličkosti a duchovné vedenie. V
prvej meditácii komentoval 
Mandatum novum a vysvetlil, že
skutky lásky treba konať bez toho,
aby sme na seba upozorňovali a
hľadali ľudské uznanie. „Príkaz je
dnes rovnako nový ako vtedy, keď ho
dal náš Pán, pretože sa ním nikto
neriadi. Kresťanská láska, na ktorú
tak zabudli oficiálni katolíci.
Namiesto ostentatívnej almužny
(nadácie s cieľom zachovať pamiatku
zakladateľa) dobré skutky, ktoré si
nikto nevšimne“.



Potom hovoril o špecifickom spôsobe
praktizovania lásky: o bratstve s
členmi Opus Dei. Žiadal, aby tento
prejav lásky bol „pravou
náklonnosťou; láskou brata, ktorý ho
chváli za chrbtom a v prípade
potreby ho napomína z tváre do
tváre. Živý príklad Krista, ktorý plače
nad svojím priateľom Lazárom a
ktorý pohnutý súcitom vzkriesil syna
vdovy späť k životu. Láska bez
pokrytectva: s láskou a obetavosťou“.
Alvírove poznámky, ktoré sa s
pribúdajúcimi dňami skracujú,
dodávajú: „Ježiš nepovedal, že jeho
učeníci budú známi svojou pokorou
alebo čistotou, ale skôr láskou, ktorú
majú jeden k druhému. Pozor na
jazyk. Sú ľudia, ktorí chodia na sväté
prijímanie každý deň, ale potom
hádžu špinu na dobré meno iných“.

V denníku čítame, že druhá
meditácia toho dňa bola o
prostriedkoch potrebných na
dosiahnutie svätosti:



Tvárou v tvár výzve majú ľudia
tendenciu vytvárať tri skupiny:
hlupáci, ktorí sa nemôžu obťažovať
prostriedkami (napríklad niekto, kto
chce zísť z vrcholu poštovej veže bez
použitia výťahu alebo schodiska); iní,
ktorí používajú len tie prostriedky,
ktoré sa im osobne páčia, ktoré
vyhovujú ich vôli; a napokon tí, ktorí
preto, že sa cítia zle, neodmietajú
žiadny liek. Navyše tento posledný
postoj je logickým dôsledkom nášho
sebadarovania. Ak chceme verne
slúžiť, musíme využívať jediné účinné
prostriedky, ktoré máme k dispozícii:
modlitbu, umŕtvovanie a prácu.
Nekonať tak by bola forma zbabelosti,
ktorá by nás zaťažovala celý život.
Panna Mária, ktorú máme prosiť o
pomoc, nám tieto prostriedky robí
príjemnými a sladkými. Všeobecné,
rozsiahle predsavzatie: Láska. Okrem
toho malé a konkrétne každodenné
predsavzatia.



Večer zakladateľ hovoril o dôležitosti
maličkostí, najmä v súvislosti s
plánom duchovného života, teda
prejavmi zbožnosti, ktoré poznačujú
deň člena Opus Dei:

Plnenie životného plánu, vernosť v
malých veciach. Náš Pán hovorí o
vdove, ktorá vložila do košíka
niekoľko drobných mincí: Uisťujem
vás, že vložila viac ako ktokoľvek iný.
Vytrvalosť, s pokorou sa vkladať do
náručia našej Matky ako deti, aby nás
zdvihla a niesla. Svätosť zahŕňa
starostlivé plnenie našich povinností,
pretože svätí sú z mäsa a kostí, nie z
kartónu. Príklad Isidora (Zorzana);
svätosť dosiahol obyčajnou prácou, s
neobyčajnou pokorou.

V poslednej meditácii toho dňa
uvažoval o „týždennom rozhovore a
vedení, ktoré Dielo ponúka svojim
členom prostredníctvom riaditeľov a
kňazov“; inými slovami, o všetkom,
čo je potrebné na plodné využívanie



duchovného sprevádzania, ktoré
veriaci Opus Dei využívajú na svojej
ceste k svätosti.

Štvrtok, 30. septembra 1948

Posledné meditácie Josemaría
predniesol vo štvrtok. V prvej z nich
komentoval podobenstvo o dobrom
semene a tŕní: „Dobrý rozsievač,
ktorý seje pšenicu. Potom prídu
nepriatelia a zbabelo zasejú kúkoľ.
Takto to na zemi chodí! Koľkí
zasievajú burinu ! Sú to zbabelci,
lebo potom utekajú. A to všetko
preto, že tí, ktorým Pán zveril pole,
sa oň nestarali. Nebuďme homines
dormientes, ľudia, ktorí spia“.

Povedal, že takto máme byť ostražití
aj v osobnom živote, aby sme odhalili
jemné pokušenia od diabla: „Nepríde
k nám hrubo a neponúkne nám kus
surového mäsa, ale dobre
pripravené, ochutené a v
maličkostiach: musíme byť silní. Už
vieme, aké sú prostriedky: modlitba,



umŕtvovanie a práca. Nebojte sa
pokánia, o tom by ste sa mali
porozprávať so svojím riaditeľom“.
Keď pokračoval v tomto
podobenstve, hovoril ďalej o tom, ako
by sa členovia Opus Dei mali snažiť
kresťansky vplývať na miestach, kde
žijú a pracujú. Vysvetlil, aké
vlastnosti by mal mať osobný
apoštolát v profesionálnom
prostredí: „Prestíž na pracovisku;
držať hlavu vztýčenú pred kolegami s
pokorou; a dávať im kritériá bez
toho, aby sme im kázali(nie sme
dominikáni). A okrem toho získať
nový zmysel pre všetko, čo nás
napĺňa pokojom a radosťou“.

Večer v ten istý deň sa zamyslel nad
históriou Diela a najmä nad jeho
prenasledovaním, niekedy aj z
cirkevných kruhov. Teraz, po jeho
schválení ako inštitúcie pápežského
práva, ho Cirkev požehnala a dala za
príklad. Na záver povedal, že sa to
deje aj v živote ľudí: „choroby, straty,



neúspechy, ekonomické ťažkosti,
profesionálne zrady, skúšky... a
potom zasvieti slnko“. S odkazom na
Ježiša a zázračný úlovok rýb v
súvislosti s povolaním do Opus Dei
zdôraznil:

Nemali by ste si myslieť, že toto vaše
odovzdanie nejakým spôsobom
poškodí váš rodinný život alebo
ekonomické záujmy. Keď Peter robil
všetko, čo mohol, aby ulovil ryby, ale
bez úspechu, Ježiš mu ukázal správne
miesto a on priniesol hojný úlovok rýb
bez toho, aby pretrhol siete.

Hoci sa naša práca vo svete bude
zväčšovať, naše siete (pracovné,
domáce a iné) sa nepretrhnú.

Ich čas sa blížil ku koncu a svätý
Josemaría využil poslednú meditáciu,
aby hovoril o vytrvalosti. Chcel ju
predniesť neskoro večer, aby na
druhý deň mohli odísť skôr. Okrem
iného im povedal:



Mnohí začínajú, ale málokto dosiahne
vrchol. V našom prípade málokto
začne, ale som si istý, že mnohí
skončia. Božia milosť nás nesklame. V
Skutkoch apoštolov čítame, že prví
kresťania vytrvali v modlitbe, slove a
lámaní chleba. Húževnatosť. Buďme v
tejto veci vytrvalí, a ak sa jedny dvere
zatvoria, otvoria sa iné. Odteraz
buďme deťmi našej dobrej a
spravodlivej matky, Diela, „cor unum
at anima una“.

Dni v Molinoviejo z pohľadu
účastníkov

Už sme citovali dojmy Amadea de
Fuenmayora, človeka, ktorý viedol
denník, o radostnom uspokojení,
ktoré sa zmocnilo prítomných, keď
im zakladateľ pred očami odhalil
panorámu odovzdania sa Bohu ako
supernumerár. Teraz sa pozrieme na
niektoré ich dojmy týkajúce sa
rôznych aspektov konvivencie, na



ktoré mnohí z nich nikdy
nezabudnú.

Pedro Zarandona, prvý sprava, počas
návštevy blahoslaveného Álvara del
Portilla v Torreciudad v roku 1978.

Rodinná atmosféra a kázanie
svätého Josemaríu

Jednou z výziev formácie v tejto
novej etape histórie Diela bolo
odovzdať supernumerárom ducha
synovstva a bratstva, ktoré sú pre
Dielo charakteristické a ktoré
zakladateľ považoval za podstatné.
Dovtedy existovali len členovia
numerári, ktorí si už tieto aspekty vo
väčšej či menšej miere osvojili.
Zostávalo zistiť, ako si tieto duchovné
črty osvoja tí, ktorí spolu trávili
menej času a ktorí sa so
zakladateľom stretávali menej často.

Možno preto pochopiť spokojnosť,
ktorá vyžaruje z Fuenmayerovej
poznámky: „Nemôžem



nezaznamenať, že traja, ktorí sa tento
týždeň stretli s Otcom -
Hermenegildo (Altozano), Juan C.
(Caldés) a Pedro (Zarandona) -
nezávisle a spontánne vyjadrili veľkú
náklonnosť, ktorú k nemu cítia. Je
obdivuhodné vidieť, ako hlboko sa
ich zmocnil duch synovstva“.
Poznamenáva na inom mieste: „Je
úžasné vidieť, ako sa tí, ktorí sa ešte
pred tromi dňami nepoznali, teraz k
sebe správajú ako starí priatelia, ako
skutoční bratia, ktorí sa majú veľmi
radi. Sami si to všímajú a hovoria,
aké je to úžasné“.

K tejto atmosfére prispela
predovšetkým prítomnosť a príklad
zakladateľa. Po rokoch si na to Alvíra
spomína:

Otec bol ku každému pozorný a
povzbudzoval nás s dobrou náladou,
ktorá mu bola vlastná. Všetko, čo Otec
povedal, sa hlboko zapísalo do pamäti
a vznikol veľký duch priateľstva. A tak



nám teraz, po mnohých rokoch, toto
pravé priateľstvo pripomína, keď sa
vidíme, tie dni, ktoré sme strávili s
Otcom, keď sme prijímali učenie a
videli nové cesty pre náš duchovný
život, ktoré nám priniesli toľko dobra.

Juan Caldés si naňho spomínal ako
na človeka, ktorý „vždy oplýval
radosťou, pohotovo sa usmieval a
niekedy sa aj srdečne rozosmial“. Vo
voľnom čase hrali futbal alebo si
chodili zaplávať do bazéna, spievali
alebo počúvali hudbu a na
posedeniach po obede a večeri sa
delili o osobné príbehy a spomienky.
„Všetci sa rozprávali ako v rodine,
ktorej členovia sa mali navzájom
veľmi radi,“ spomínal Ivars .
„Väčšinu z nich som dovtedy
nepoznal, ale zdalo sa mi, akoby som
s nimi žil odjakživa. Posedenie bolo
ako dobrá párty“.

Juan Caldés si zakladateľa pamätal
jasne:



Od chvíle, keď nás prijal (v obývačke
pri kaplnke) priateľskými slovami
(„toto je váš domov, vitajte, je
chudobný, ale postavený z lásky“),
som cítil silnú príťažlivosť k niečomu
výnimočnému. Neskôr, ako kurz
pokračoval, táto príťažlivosť silnela,
pretože pri každej Omši, pri každej
meditácii ste cítili, akoby z neho
prúdila Božia milosť a vylievala sa v
jeho slovách.

Tento dojem nebol výnimkou. Po
rokoch si na kázanie svätého
Josemaríu spomínali aj iní, ktorí tam
boli: „Zvyčajne komentoval úryvok z
evanjelia,“ poznamenáva Antonio
Ivars. „Bolo nemožné sa čo i len
trochu rozptýliť. Zdalo sa, že hovorí
priamo ku každému. Hovoril v
jednotnom čísle a často hovoril 'ty a
ja', namiesto toho, aby oslovil
skupinu ako celok“.

Panoráma povolania



Svätý Josemaría sa spoliehal na
skúsenosti z týždňových formácií,
ktoré už roky vykonávali numerári.
Táto konvivencia si však vyžadovala
nemálo vylepšení a komplexné
pochopenie charakteristík
supernumerára, ktoré mohol mať len
zakladateľ. Súdiac podľa svedectiev
prítomných, posolstvo bolo prijaté
nahlas a jasne. Napríklad Ángel
Santos si viedol poznámky o
myšlienkach, ktoré počas tohto
týždňa počul. Keď si ich dnes
prečítame, môžu byť dobrým
zhrnutím základných vlastností
supernumerára:

Posväcovanie našej bežnej práce,
hľadanie plnosti kresťanského života.
Posväcovať svet zvnútra
prostredníctvom nášho vnútorného
života a plnenia bežných povinností
kresťana; byť kontemplatívnymi, s
prirodzenosťou uprostred našich
každodenných úloh; vykonávať
apoštolát priateľstva a dôvery, ktorý



zahŕňa celú našu existenciu a ktorý
pozdvihuje priateľstvo do výšin lásky;
byť rozsievačmi pokoja a premieňať
miesta, kde žijeme, na svetlé a veselé
domovy. A to všetko s prísne osobnou
zodpovednosťou - bez ambícií niekoho
zastupovať, bez akýchkoľvek
klerikálnych sklonov -
charakteristických pre zrelých laikov.
Ďaleko od rehoľného povolania, ale v
službe Cirkvi. Na to by sme do
budúcnosti počítali s vhodnou
doktrinálnou formáciou, duchovným
vedením, srdečnosťou našich bratov a
povzbudením k osobným iniciatívam.

Pre niektorých bola táto panoráma
novinkou. Všetci, aj tí, ktorí
zakladateľa osobne nepoznali,
poznali jeho myšlienky dlhší či kratší
čas, ale azda nikto z nich nemal
dovtedy takú úplnú a jasnú
predstavu o tom, čo zahŕňa život
supernumerára.



Ako sme už povedali, prítomní žili
svoju vieru intenzívne už roky a
viacerí pôsobili v laických
apoštolátoch. Napriek tomu je
dôležité, čo o tých dňoch v
Molinoviejo napísal Mariano
Navarro Rubio:

Môj bežný spôsob myslenia, od útleho
veku formovaný v Katolíckej Akcii, bol
vystavený týmto myšlienkam, ktoré sa
mi zdali byť agresívnymi novinkami
vzhľadom na môj doterajší spôsob
chápania náboženstva. Otec neustále
hovoril o posväcujúcej bežnej práci s
naliehavosťou, ktorá nepochybne
poukazovala na kľúčovú myšlienku; o
apoštoláte „ad fidem“ - o priateľstve s
protestantmi a židmi - čo sa mi vtedy
zdalo trochu zvláštne; o usmievavej
askéze spolu s tou ďalšou úžasnou
myšlienkou kontemplatívneho života
uprostred sveta. To všetko znelo ako
náboženská renesancia, ako živá
sláva. Jedným ťahom človek videl
všetko rovnaké ako predtým, ale s



inou farbou. Vznikla náročná a
zároveň optimistická vízia, ktorá
hovorila o povolaní laikov k svätosti,
zatiaľ čo všade inde sme boli
považovaní za katolíkov druhej
kategórie. Najmä manželský život bol
vo svetle viery vnímaný s novým
bohatstvom, dovtedy mne a myslím,
že aj všetkým ostatným, neznámym.

Povedať áno svojmu povolaniu

Podľa svedectiev, ktoré máme, všetci
jasne videli, že Opus Dei nie je
združenie založené na dočasných
okolnostiach. Z vysvetlení
zakladateľa veľmi dobre pochopili, že
ide o niečo celkom iné. Antonio Ivars
napísal:

Dielo bolo veľmi mladé a rýchlo
rástlo. Na tabuli v špajzi bola
napísaná veta „vody prejdú“ a malá
fontánka na jednej z chodieb niesla
slová „inter medium montium
pertransibunt aquae“, vody prejdú
priamo cez hory. Dielo malo ambíciu



byť intravenóznou injekciou do
krvného obehu spoločnosti. Celý kľúč
spočíval v „unum neccesarium“:
osobná svätosť, každý na svojom
mieste a vo svojej práci, snaha o
dokonalosť, o Božiu slávu, zabúdanie
na seba a bez hluku.

Juan Caldés zapísal Escrivove slová:
„Uvidíte nádherné veci. Ale vždy,
vždy ako 'dar od Boha', ako dôkaz
jeho láskavej prozreteľnosti“.
„Prostredníctvom svojich
komentárov,“ spomína Carlos Verdú,
„nám s veľkou vierou hovoril o
udalostiach a budúcom raste Diela.
Otec o týchto veciach hovoril s takou
istotou, že vzbudzoval dojem, akoby
už videl, že sa všetky stali
skutočnosťou“.

„Ten týždeň,“ dodáva Ivars, „bol pre
všetkých rozhodujúci. Všetko bolo
jasné a jednoduché. Navyše to bolo
logické a rozumné. Naďalej by sme
boli rovnakí, robili by sme tie isté



veci, ale vždy by sme smerovali k
cieľu: k osobnej svätosti. Počuli sme
tieto svetlom naplnené slová: Váš
život bude krásnym románom lásky a
dobrodružstva. A po rokoch, po
mnohých rokoch sme videli, že sa to
všetko splnilo“.

Ángel Santos spomína, že počas
posledných dní „sa Otec s každým z
nás osobitne prechádzal popri
malom potoku, ktorý pretekal cez
pozemok. V rozhovore som
vyjadroval najmä vďačnosť za úžasný
dar, ktorý mi dával, že môžem patriť
k Dielu a odovzdať svoj život Bohu v
rámci svojho občianskeho stavu ako
občan a obyčajný kresťan“.

Manuel Pérez Sánchez si tiež
spomína na rozhovor, v ktorom mu
svätý Josemaría okrem iného
povedal: „s úplnou slobodou mi daj
poznať svoje dispozície; ani v
najmenšom ťa nenútim. Ak nie si
pripravený, povedz mi to úprimne;



nerob to pre mňa. Či už si ochotný
byť supernumerárom, alebo nie, vždy
ťa budem milovať rovnako“. Silverio
Palfox, lekár z Valencie, si spomenul
na svoj rozhovor so zakladateľom:

Pevne, ale jemne ma chytil za ruku.
Doslova som žasol nad tým, čo všetko
vedel nielen o mne, ale aj o „celkom
nezvyčajných“ veciach, ktoré ma
veľmi zaujímali a o ktorých väčšina
ľudí nič nevedela, nechápala ich alebo
sa do nich bála čo i len nazrieť: prvý
vznik života, evolúcia, biologické
základy sexuality a myslenia, hygiena,
medicína založená na prírode, atď.

Dve veci mi ostali silno v pamäti: po
prvé: „Ďakuj Bohu za toto povolanie,
ktoré ti dal ako odmenu za to, že si
pomohol svojmu bratovi nasledovať to
svoje“. A druhá: „Veľmi ma teší, že s
veľkou zbožnosťou, rozvahou a
formáciou osvetľuješ doktrínou všetky
tieto témy, ktoré sú v rukách
marxistov, murárov, materialistov....“



A uviedol humorný príklad: „Ale
nemôžem niekomu povedať, aby sa
stal toreadorom len preto, aby som sa
mohol chváliť, že v Diele sú toreadori.
Každý musí robiť to, čo chce“.

Pedro Zarandona si tiež jasne
pamätal, ako sa „prechádzal popri
potoku, ktorý tiekol cez pozemok,
blízko starého borovicového hája. V
prirodzenom a dôvernom rozhovore
ma z času na čas chytil za ruku, čo
bolo gesto dôvery, a hovoril mi
slovami plnými viery a lásky k Bohu
o úžasnom povolaní darovať sa
uprostred sveta, posväcovaní práce a
obyčajných vecí každého dňa. Tieto
slová ma utvrdili v rozhodnutí, ktoré
som urobil pred niekoľkými
mesiacmi a požiadal som o vstup do
Diela“.

Denník z tých dní sa končí takto:
„Týždeň sa skončil a zostal pevne v
našich mysliach ako sen, skutočný
sen. Náš Pán nám odhalil nové



obzory, ktoré nás napĺňajú radosťou
a šťastím. A účastníci sa vrátia do
svojich domovov a do svojej práce,
aby pokračovali v tom istom živote,
ale s jasným cieľom, božskými snami
a povolaním k svätosti“.

Závery

Na základe dokumentov a svedectiev,
ktoré sme preskúmali, môžeme
vyvodiť určité závery. Po prvé,
zakladateľovi sa podarilo odovzdať
účastníkom základnú myšlienku
toho, čo je supernumerár v Opus Dei:
že ide o povolanie dosiahnuť svätosť
vo svete. Povedať to v roku 1948 bolo
prekvapujúce aj pre tých, ktorí
svätého Josemaríu poznali už
predtým a ktorí poznali ducha Diela.
Všetci vedeli, že manželský stav nie
je nezlučiteľný s hlbokým
kresťanským životom, ale uvažovať o
ňom v zmysle povolania, so všetkým,
čo tento pojem vtedy i teraz
znamenal, bolo niečo nové.



Tento objav vyvolal v skupine, ktorá
bola konvivencii, veľkú radosť a
prekvapenie. Boli to ľudia, ktorí sa
chceli odovzdať Bohu, a viacerí z
nich sa o to pokúšali alebo o tom
uvažovali už skôr, keď rozmýšľali o
tom, že sa stanú kňazmi alebo
numerármi, len aby si uvedomili, že
to nie je pre nich. Teraz konečne
našli svoju cestu povolania.

Z toho, čo vieme, vyplýva, že jeho
posolstvo tejto skupine mužov, ktorí
boli ženatí alebo plánovali založiť
rodinu, sa nelíšilo od toho, čo hovoril
skupinám mužov a žien, ktorí chceli
žiť toto povolanie v celibáte.
Prvenstvo kontemplatívneho života,
posväcovanie práce a reality vo
svete, zodpovedná účasť na časných
výzvach, služba Bohu a spoločnosti z
vlastného miesta, s túžbou vyžarovať
čo najviac kresťanského ducha, bez
toho, aby sa báli zastávať dôležité
alebo prestížne posty, ak ich k tomu
Boh povolal, sú témy, ktoré vždy



kázal. Teda, aby sme to nejako
vyjadrili, nemal špecifické posolstvo
len pre supernumerárov.

Životopisy účastníkov, ktoré sú
uvedené v prílohe, nám ukazujú
skupinu, ktorá bola zmiešaná z
hľadiska prostredia, miesta pôvodu a
predchádzajúcich znalostí o Diele.
Zároveň môžeme vidieť niektoré
spoločné črty: všetci mali
vysokoškolské vzdelanie, v prípade
dvoch z nich boli dôstojníkmi
námorníctva. Všetci sa snažili brať
svoju profesiu vážne a niekoľkým sa
dokonca podarilo stať sa
vysokopostavenými ľuďmi vo
vedeckých, politických, kultúrnych
alebo hospodárskych kruhoch
Španielska. Takisto niektorí z nich
vyvinuli snahu angažovať sa v
sociálnych iniciatívach. Pokiaľ ide o
ich politické sklony alebo príslušnosť,
v dokumentoch, ktoré sme videli, sa
o tom nič neuvádza, čo je v nemalej
miere spôsobené tým, že Dielo sa



vyhýba pýtať sa ľudí na ich názory v
týchto otázkach, aby rešpektovalo ich
slobodu. Vieme, že niektorí z nich,
napríklad Fontán, mali veľmi blízko k
Franciscovi Francovi a že Navarro
Rubio sa stal ministrom vlády, hoci
sa zvyčajne považuje za katolíckeho
„technokrata“, a že Altozano bol
monarchista. Môžeme predpokladať,
že ostatní zastávali viac-menej
myšlienky, ktoré boli bežné medzi
vtedajšími španielskymi katolíkmi,
ktorí prežili občiansku vojnu a ktorí
podporovali národnú stranu.

Od 2. októbra 1928 uplynulo dvadsať
rokov a zakladateľ mohol vo svetle
zakladateľskej charizmy a vlastných
skúseností za tieto roky premyslieť
prakticky definitívnu víziu o
supernumerároch, ktorú im v tých
dňoch z veľkej časti odovzdal a ktorá
bude o niekoľko mesiacov neskôr
písomne uvedená v Inštrukcii pre
dielo svätého Gabriela. Odvtedy sa
táto časť Diela začne definitívne



rozvíjať: z 2404 mužov členov a 550
žien členov Opus Dei na začiatku
roku 1950 bolo 519 mužov
supernumerárov a 163 žien
supernumeráriek.

Príloha. Stručné životopisné údaje o
účastníkoch (v abecednom poradí)

Pri zostavovaní týchto stručných
životopisných poznámok sme
vychádzali z dokumentov, ktoré sú k
dispozícii v Generálnom Archíve
Prelatúry. Patria sem svedectvá,
ktoré napísali viacerí protagonisti
kauzy kanonizácie svätého
Josemaríu, ako aj krátke nepodpísané
nekrológy napísané pri úmrtí
samotných osôb. Vzhľadom na cieľ a
limity tohto článku sme nehľadali
ďalšie primárne informácie vo
verejných alebo súkromných
archívoch, ale využili sme len



verejne dostupné informácie, ktoré
možno nájsť v rôznych publikáciách
a na webových stránkach.

Hemenegildo Altozano (1916-1981)

Narodil sa 23. decembra 1916 v
Baños de la Encina (Jaén v
Španielsku). V roku 1931 začal
študovať právo na univerzite v
Granade, keď mal len 15 rokov. V
rokoch druhej španielskej republiky
bol predsedom Združenia
katolíckych študentov práva a
filozofie na svojej univerzite. Keď
ukončil štúdium, ešte veľmi mladý
získal prácu v právnickom odbore
armády. Túto prácu prevzal, keď sa
skončila španielska občianska vojna.
Neskôr vyučoval na námornej
akadémii v Maríne. V námorníctve
dosiahol hodnosť generálneho
audítora.

V rokoch 1949 až 1955 bol
generálnym tajomníkom vlády na
územiach španielskej kolónie, ktorá



je dnes Republikou Rovníková
Guinea, vo veľmi ťažkých časoch. Ako
napísal Antonio Fontán, Altozano
„bol právnik a prestížny armádny
muž, ako aj nezávislý a nekonvenčný
politik“. Podporoval monarchiu a
tvoril súčasť rady barcelonského
grófa. V rokoch 1959 až 1962 bol
civilným guvernérom Sevilly. Keď
odišiel z politiky, bol riaditeľom 
Banco Hipotecario de España. Bol
známy ako „hlboko ľudský človek,
ktorý si v rôznych verejných
funkciách, ktoré vykonával, získal
úctu a sympatie všetkých“.

So svätým Josemaríom sa stretol v
Molinoviejo na konvivencii, o ktorej
sa píše v tomto článku. Tí, ktorí ho
poznali v Opus Dei, ho opisujú ako
milého a kultivovaného človeka,
usmievavého a vyrovnaného, s
mnohými priateľmi, ktorých sa snažil
priblížiť k Bohu. S manželkou mali
osem detí.



Zomrel na rakovinu v Jerez de la
Frontera (Cádiz) 12. septembra 1981.

Tomás Alvira (1906-1992)

Narodil sa 17. januára 1906 vo
Villanueva de Gallego (Zaragoza v
Španielsku). Niektoré životopisy o
jeho živote sú už k dispozícii.
Študoval chémiu na univerzite v
Zaragoze. Svoj profesionálny život
strávil prevažne vyučovaním na
stredných školách. Pôsobil na
viacerých školách, na niektorých z
nich ako riaditeľ. Na konci
španielskej občianskej vojny začal
učiť na Instituto Ramiro de Maeztu v
Madride, kde si v roku 1941
zabezpečil trvalé miesto. Ramiro, ako
ho poznajú v Madride, bolo centrum
známe svojou špičkovou úrovňou,
kde bol Alvira súčasťou prestížneho
profesorského zboru.

Bol tiež vedúcim učiteľom na Colegio
de Huerfanos Civilnej gardy. Podieľal
sa na založení nadácie Fomento de



Centros de Enseñanza, ktorá v
Španielsku založila mnoho škôl
inšpirovaných kresťanskými
princípmi a ktorá začala svoju
činnosť v roku 1963. Na tomto úsilí sa
podieľali aj Victor Garcia Hoz a Angel
Santos. V rokoch 1973 až 1976 bol
asistentom riaditeľa
Experimentálneho centra Inštitútu
vzdelávania na Madridskej
univerzite a neskôr riaditeľom
univerzitnej školy Fomento de
Centros de Enseñanza.

Jeho prvý kontakt so zakladateľom
Opus Dei siaha do Madridu
uprostred španielskej občianskej
vojny 31. augusta 1937. O niekoľko
dní neskôr dostal Alvira za týchto
okolností prekvapivé pozvanie:
zúčastniť sa spolu s ďalšími štyrmi
ľuďmi na trojdňových duchovných
cvičeniach, ktoré kázal zakladateľ
Opus Dei. Vzhľadom na vtedy
prebiehajúce náboženské
prenasledovanie bola ich účasť



spojená s veľkým rizikom a na rôzne
meditácie sa museli stretávať v
rozličných domoch, aby nevzbudili
podozrenie. Keď sa svätý Josemaría
rozhodol utiecť do nacionalistickej
zóny, aby mohol slobodne vykonávať
svoju kňazskú službu, Alvira sa
pridal k skupine utečencov.

Alvira, krátko po skončení vojny v
júni 1939, si zobral za manželku
Franciscu Dominguez (Paquitu). V
nasledujúcich rokoch bol naďalej v
kontakte so svätým Josemaríom. V
roku 1948 požiadal o prijatie do Opus
Dei ako supernumerár. Jeho
manželka sa tiež stala jednou z
prvých supernumeráriek. Mali spolu
deväť detí.

Zomrel 7. mája 1992. Začal sa proces
blahorečenia Alvira a jeho manželky
Paquity.

Emiliano Amann (1919-1980)



Narodil sa v roku 1919 v Bilbau
(Španielsko). Bol synom známeho
architekta Calixta Amanna (1882 až
1942). Keď v pätnástich rokoch
skončil školu, odišiel do Madridu, aby
sa pripravil na vstup na školu
architektúry, a našiel si ubytovanie v
rezidencii DYA, ktorá vznikla v roku
1934 z iniciatívy zakladateľa Opus
Dei. Listy, ktoré písal rodičom z tejto
rezidencie a ktoré boli uverejnené v
tomto časopise, odrážajú každodenný
život prvých členov Diela a jeho
zakladateľa, ktorý vykonával širokú
škálu aktivít kresťanskej formácie.

Emiliano Amann s ostatnými
rezidentmi DYA v Madride na terase
v máji 1936. Emiliano je prvý sprava.

Istý čas, kvôli vypuknutiu občianskej
vojny, nemohol pokračovať vo
formácii a duchovnom vedení v DYA,
ale keď sa Josemaríovi podarilo utiecť
pred náboženským prenasledovaním
a usadiť sa v meste Burgos, opäť sa s



ním skontaktoval a zažil jeho
otcovskú starostlivosť osobne aj
prostredníctvom korešpondencie.
Jeden z Amannových listov je
základom pre body 106 a 977 knihy
Cesta.

Keď sa vojna skončila, Amann sa
vrátil do Madridu, kde pomáhal
zriadiť novú rezidenciu na
Jennerovej ulici, kde mal aj bývať.
Odtiaľ sa presťahoval do rezidencie
Moncloa, ktorá začala svoju činnosť v
roku 1943. Naďalej sa stretával so
svätým Josemaríom, ale menej často
ako predtým. Po ukončení štúdia
architektúry v roku 1946 sa vrátil do
Bilbaa. Samozrejme, Escrivá s ním už
predtým hovoril o „povolaní k
manželstvu“ a zosobášil ho s Carmen
Garamendiovou v Algorte (Vizcaya, v
Baskickom kraji) v roku 1948. Keď
mu v Molinoviejo vysvetlil možnosť
stať sa supernumerárom, Emiliano
spomína: „Ani na okamih som



nezapochyboval, pretože som
dôveroval Otcovi“.

Ako architekt v týchto rozvojových
rokoch, Emiliano pokračoval v
otcovej línii, ktorá spočívala v
navrhovaní sociálneho bývania,
ktoré by znížilo náklady a lepšie
využilo priestor. V rokoch 1956 až
1960 pracoval aj ako diecézny
architekt a realizoval rôzne projekty
pre Viviendas de Vizcaya, Obra
Sindical del Hogar, Banco Popular a 
Telefónica. Okrem toho sa podieľal aj
na budovách, ktoré mali slúžiť na
apoštolské aktivity súvisiace s Opus
Dei, ako napríklad dom na duchovné
cvičenia a iné aktivity s názvom
Islabe.

Zomrel 13. decembra 1980.

Juan Caldés (1921-2008)

Narodil sa 1. januára 1921 v
Lluchmayor (ostrov Malorka).
Rodina sa musela presťahovať do



Madridu, kde Juan navštevoval
strednú školu a získal oficiálnu
štátnu cenu za vynikajúce výsledky
vo verejných skúškach.

Po občianskej vojne študoval právo v
Salamanke, ktoré ukončil v roku
1944. O rok neskôr získal v Madride
doktorát a v roku 1946 sa úspešne
uchádzal o miesto právneho
úradníka v Sociálnom inštitúte
námorníctva. V tom istom roku
založil v Madride Univerzitnú
akadémiu San Raimundo de
Peñafort, určenú pre pracovníkov z
rôznych odvetví, aby mohli po
večeroch študovať právo. Akadémia
sa stala vzorovým centrom svojho
druhu a inšpirovala vznik ďalších
podobných centier v Španielsku. Do
roku 1956 stovky robotníkov ukončili
štúdium práva.

Spolu s Leonardom Prieto Castrom,
univerzitným profesorom
procesného práva, založil aj Školu



právnej praxe na Madridskej
univerzite. O takmer päťdesiat rokov
neskôr v Španielsku existovalo
sedemdesiatštyri takýchto škôl.

Počas štúdia vo Valencii sa dostal do
kontaktu s prácou vďaka Amadeovi
de Fuenmayorovi a Josému
Montañésovi. Požiadal o prijatie ako
supernumerár 15. júla 1948, niekoľko
týždňov pred odchodom do
Molinoviejo. Keď sa s ním Josemaría
rozprával, nemusel nadhodiť
myšlienku možného povolania, ako
to robil s inými: „keď ma vzal za ruku
a prechádzali sme sa,“ spomína Juan,
„povedal len jedno, veľmi konkrétne
odporúčanie: na budúci rok ma tam
chce vidieť s dvoma priateľmi. Jeho
apoštolská túžba nepoznala hraníc“.

Oženil sa s Consuelou Llopisovou,
tiež supernumerárkou. Mali spolu
desať detí.

Počas svojej profesionálnej kariéry
zastával rôzne zodpovedné funkcie



súvisiace s ekonomikou a právom: vo
Všeobecnej rade právnikov, v
Španielskej právnickej spoločnosti, v
Konfederácii organizácií sociálneho
zabezpečenia v Španielsku, atď. Od
roku 1958 pracoval aj v
bankovníctve, najprv v Banco
Popular a potom ako riaditeľ
Úverového inštitútu stavebných
sporiteľní (Cajas de Ahorro), kde
podľa svojich spomienok strávil štyri
najšťastnejšie profesionálne roky.
Stavebné sporiteľne tradične
podporovali sociálne a kultúrne diela
a Caldés to podporoval vytváraním
domovov pre starších ľudí, škôl, atď.
V roku 1972 bol Úverový inštitút
začlenený do Španielskej banky, kde
sa Caldés stal generálnym riaditeľom
a túto funkciu zastával až do roku
1984. Potom sa vrátil k právnickej
praxi.

Zomrel 30. mája 2008.

Jesús Fontán (1901-1980)



Narodil sa 26. apríla 1901 vo
Vilagarcía de Arousa (Galícia,
severozápad Španielska). Pôsobil v
námorníctve, kde dosiahol hodnosť
viceadmirála. Ako chlapec žijúci vo
Ferrole sa zoznámil s priateľom
svojho brata. Jeho brat sa volal John.
Bratov priateľ bol starší ako on.
Tento priateľ chodieval študovať k
nim domov; volal sa Francisco
Franco. Stali sa blízkymi priateľmi, a
to bol dôvod, prečo ho španielsky
diktátor a generál vo februári 1939
vymenoval za svojho asistenta.

Fontán začal v roku 1917
navštevovať námornú školu a neskôr
získal kvalifikáciu pilota
vzducholode a námorného
pozorovateľa, ako aj diplom
dôstojníka vojenského štábu. Počas
občianskej vojny bol v septembri
1936 v Madride zatknutý a dva
mesiace strávil vo väzení Modelo. Po
prepustení prešiel v júni 1937 do
nacionalistickej zóny. Potom bol



vyslaný na niekoľko lodí a pracoval v
kasárňach generálneho štábu v
Salamanke.

V roku 1942 sa stretol s José Maríom
Gonzálezom Barredom, jedným z
prvých členov Opus Dei, profesorom
na univerzite v Zaragoze, ktorý mu
hovoril o svätom Josemaríovi. Na
druhý deň sa Jesús a svätý Josemaría
zoznámili. Jesús bol uchvátený
láskavosťou svätého Josemaríu. Na
neskorších stretnutiach bol Jesús
svedkom dôvery, s akou zakladateľ
hovoril o budúcom rozvoji Diela.
Počas týchto rokov sa Jesús Fontán
dostal do kontaktu aj s Álvarom del
Portillo.

Začiatkom apríla 1946 sa vzdal
funkcie Francovho asistenta, aby
prevzal vedenie lode Galatea. V lete
1947 prijal vo svojom dome v
Pontedeume milé prekvapenie v
podobe návštevy svätého Josemaríu
a Álvara del Portilla. S manželkou



Blancou Suancesovou, tiež
supernumerárkou, mali šesť dcér a
dvoch synov. Jesús si spomína: „s
láskou, ktorú Otec vkladal vždy do
všetkého, sa pozrel na moje deti a
povedal: 'Potrebujem jedno alebo
dve z nich' a Pán mu udelil povolanie
dvoch z nich... Keď odchádzal,
povedal mi: 'Teraz môžeš byť v
Diele'“.

Po tom, čo zastával veľmi
zodpovedné funkcie, v roku 1967
odišiel z námorníctva, ale nie z
kontaktu s morom. V tom istom roku
bol vymenovaný za predsedu 
Instituto Social de la Marina,
organizácie, ktorá ponúka zdravotnú
pomoc a sociálne zabezpečenie pre
ľudí pracujúcich na mori, ako aj iné
druhy pomoci pre ľudí v tomto
náročnom povolaní a ich rodiny. Z
tejto funkcie odišiel v roku 1976 vo
veku 75 rokov.



Zomrel 26. augusta 1980 vo svojom
dome v Cabañas (La Coruña, tiež v
Galícii). Na jeho pohrebe sa
zúčastnilo mnoho jeho kolegov z
námorníctva, ktorých sa počas
svojho života ako supernumerár
snažil priblížiť k Bohu.

Rafael Galbe (1919-2012)

Narodil sa v Zaragoze (Španielsko) v
roku 1919. Tam vyštudoval právo na
univerzite. V roku 1937, počas
občianskej vojny, sa plavil na
výletnej lodi Canarias a dostal sa na
Malorku, kde sa zoznámil s Josém
Orlandisom, s ktorým ho vždy
spájalo blízke priateľstvo. Bol
poručíkom audítorom rezervného
zoznamu súdneho zboru
námorníctva.

S Opus Dei prišiel do kontaktu v
Zaragoze počas pravidelných ciest,
ktoré členovia Opus Dei podnikali do
tohto mesta. V akademickom roku
1942-43 sa presťahoval do Madridu,



aby sa pripravil na skúšky na vstup
do súdnictva. Tam navštevoval
svätého Josemaríu a Josého Luisa
Múzquiza v dome na ulici Lagasca.

Galbe začal svoju kariéru v súdnictve
v roku 1947 a bol poslaný pracovať
na miestny súd v meste Jaca. V roku
1948 svätý Josemaría usúdil, že by
mohol byť supernumerárom. Rafael
bol touto myšlienkou nadšený,
rovnako ako ostatní na spomínanej
konvivencii. Neskôr sa stal
numerárom. V roku 1949 ho
španielska vláda vyslala do oblasti,
ktorá sa vtedy nazývala Guinejský
záliv.

V tejto španielskej kolónii bol známy
svojou apoštolskou činnosťou s
mladými Európanmi, pre ktorých
bolo ťažké žiť kresťanský život v
tomto prostredí, morálne voľnejšom
ako v tom čase Španielsko. V apríli
1953 bol vymenovaný za sudcu
prvého pojednávacieho a



odvolacieho súdu v Santa Isabel a za
predsedu koloniálneho súdu a
najvyššieho súdu pre domorodé
obyvateľstvo. V máji 1960 bol
povýšený na sudcu a pokračoval vo
funkcii vedúceho justičnej služby
Guiney, ako sa vtedy nazývala.

V roku 1966 bol predsedom
Rovníkových guinejských súdov. Z
funkcie zástupcu generálneho
komisára Rovníkovej Guiney odišiel
9. októbra 1968, v deň, keď
Španielsko udelilo novej krajine
nezávislosť. Tí, ktorí s ním tam mali
do činenia, ho poznali ako čestného,
veľmi veriaceho človeka s vysokými
morálnymi zásadami a pevným
charakterom.

V polovici päťdesiatych rokov
formálne opustil Opus Dei; vždy si
zachoval povesť veriaceho,
rozvážneho človeka a predovšetkým
človeka služby. Celý život zostal
slobodný.



Po návrate do Španielska sa stal
predsedom súdu pre správne spory v
Zaragoze. Zomrel v Zaragoze v roku
2012.

Victor García Hoz (1911-1998)

Narodil sa v roku 1911 v Campillo de
Aranda (Burgos, Španielsko). V roku
1940 získal doktorát z pedagogiky a v
roku 1944 sa stal profesorom
experimentálnej a diferenciálnej
pedagogiky na Filozofickej a
umeleckej fakulte Madridskej
univerzity.

Victor Garcia Hoz

Oženil sa v auguste 1939, krátko po
skončení občianskej vojny. Spolu so
svojou manželkou Nieves Rosales y
Laso de la Vega hľadal duchovného
vodcu, keď stretol zakladateľa Opus
Dei. Kontakt im sprostredkoval
Casimiro Morcillo, generálny vikár
madridskej diecézy. Pravidelne sa
stretávali až do roku 1946. Z týchto



rozhovorov o duchovnom vedení si
Víctor zapamätal vetu, ktorá ho
vtedy „ohromila“: „Boh ťa volá na
cesty kontemplácie“. V tých rokoch
nebolo ľahké pochopiť, že to môžete
povedať ženatému mužovi, ktorý má
dcéru a je otvorený pre ďalšie deti
(ktoré v skutočnosti prišli), pracuje,
aby uživil rodinu, akoby to bolo
niečo, čo musí praktizovať. So svojou
manželkou, ktorá sa tiež stala
supernumerárkou, mali osem detí.

Okolo roku 1942 mu svätý Josemaría
hovoril o možnosti odpovedať na
„zvláštne, božské povolanie hľadať
svätosť uprostred sveta. Navrhol mi,
aby som spolu s ďalšou osobou,
Tomásom Alvirom, začal žiť zvyky a
normy Diela bez toho, aby som k
nemu formálne patril. Táto
myšlienka ma nesmierne potešila.
Svätý Josemaría s trpezlivosťou,
ktorá ma nikdy neprestala udivovať,
dal zorganizovať krúžok pre
supernumerárov, hoci ešte reálne



neexistovali, na ktorom sme sa s
Tomásom zúčastnili“.

Akademický a profesionálny
životopis Víctora je veľmi široký. Do
roku 1981 bol riaditeľom
Pedagogického inštitútu Vysokej rady
pre vedecký výskum, stálym členom
Kráľovskej akadémie morálnych a
politických vied a vedeckých
spoločností, pedagogickým poradcom
- na objednávku UNESCO - pre rôzne
krajiny. Získal niekoľko čestných
doktorátov a množstvo národných a
medzinárodných ocenení. Je
autorom stoviek publikácií, ale azda
jeho najvýznamnejším dielom je
monumentálne pojednanie o
personalizovanom vzdelávaní v
tridsiatich troch zväzkoch, na ktorom
spolupracovali európski a americkí
učitelia a ktoré dokončil v roku 1997
vo veku 86 rokov. Ešte niekoľko dní
pred svojou smrťou chodieval presne
do práce do spoločnosti Fomento
Centros de Enseñanza, ktorá stojí za



mnohými školami s kresťanským
základom, na ktorých vzniku a
podpore sa Tomás Alvira a Ángel
Santos nadšene podieľali.

Zomrel v Madride 18. februára 1998.

Antonio Ivars (1918-1997)

Narodil sa vo Valencii (Španielsko) v
roku 1918. V rodnom meste
vyštudoval právo a doktorát získal v
Madride. Jeho poznatky o svätom
Josemaríovi siahali až k prvým
cestám svätého Josemaríu do
Valencie po španielskej občianskej
vojne v roku 1939. Spomína si, že o
ňom hovoril jeho blízky priateľ:
„Opísal mi ho ako svätého kňaza,
ktorý sa venuje formácii mládeže.
Hovoril mi o nejakých krúžkoch,
ktoré sa konali v skromnom
mezonete na ulici Samaniego č. 9 a
na ktoré ma pozval“. Tam sa stretol
so svätým Josemaríom v deň, keď
zakladateľ „ležal na malej posteli s
horúčkou, chorý a vychudnutý“. Keď



sa cítil lepšie, vypočul si jeho spoveď
a pozval ho na svoju svätú Omšu,
ktorá naňho mala hlboký vplyv. V
dôsledku tohto stretnutia spomína:
„Môj život sa zmenil. Posledné roky
som túžil nájsť niečo, čo by úplne
naplnilo môj život, a toto bolo presne
to, čo som hľadal, bez toho, aby som
si to uvedomoval“.

V roku 1940, keď na tej istej
Samaniegovej ulici fungovala
univerzitná rezidencia, sa Antonio
Ivars rozprával s Pedrom Casciarom
a Amadeom de Fuenmayorom.
Povedali mu, že svätý Josemaría sa
zmienil o tom, že má „povolanie k
manželstvu“ a že „by mu nemali
robiť starosti“. Už od týchto prvých
kontaktov s Opus Dei sa cítil byť
súčasťou Diela: „Bol som
supernumerárom, ale oficiálne som
ním bol až o desať rokov neskôr.
Napriek tomu moje povolanie
vzniklo už v tom prvom okamihu“.



Profesionálne pracoval pre
Električkovú a železničnú spoločnosť
vo Valencii ako generálny tajomník.
V roku 1957, motivovaný svojím
záujmom o zlepšenie
profesionálneho sveta, založil školu
na formovanie vrcholových
manažérov, čo bola vo Valencii
priekopnícka iniciatíva. Napísal
viacero kníh týkajúcich sa
formovania manažérov a riadenia
spoločností.

Organizoval diskusné skupiny s
ľuďmi ako spôsob rozširovania
okruhu svojich priateľov. Veľký počet
supernumerárov z Valencie hovorí,
že sú si istí, že svoje povolanie
objavili vďaka nemu. V roku 1982
založil školu Escuela Tertulia (škola
diskusných skupín), kam každý
týždeň chodili malé skupiny
podnikateľov, aby sa rozprávali o
odborných, sociálnych, kultúrnych a
humanistických témach.



V poslednej fáze svojho života trpel
desať rokov Alzheimerovou
chorobou. Zomrel 25. apríla 1997.

Mariano Navarro Rubio (1913-2001)

Narodil sa 14. novembra 1913 v
Burbáguene (Teruel, Španielsko).
Detstvo a ranú mladosť prežil v
meste Daroca (Zaragoza). Študoval
právo na univerzite v Zaragoze. Ako
republikánsky zmýšľajúci človek,
ktorý sa staval rovnako proti
ľavicovým stranám ako proti
pravicovým, našiel v Katolíckej akcii
dobré miesto pre svoju činnosť. Keď
sa skončila španielska občianska
vojna, absolvoval vojenskú službu
ako dočasný kapitán pravidelnej
armády.

Pripravoval sa na doktorát z práva a
nastúpil do akadémie vojenského
súdneho zboru. Žil v Madride a bol
členom Vysokej rady mladých mužov
v Katolíckej akcii, keď sa v máji alebo
júni 1940 stretol so svätým



Josemaríom vďaka Albertovi
Ullastresovi, predsedovi Diecéznej
rady v Madride a jeho kolegovi, ktorý
tiež robil doktorát z práva.

Navarro práve hľadal duchovného
vodcu, ktorý by vyriešil jeho
pochybnosti o možnom povolaní ku
kňazstvu. Na začiatku ho svätý
Josemaría povzbudil v tomto smere,
ale o niekoľko dní neskôr mu poradil,
aby počkal a zamyslel sa, či ho Boh
nevolá do manželstva. Séria udalostí
v nasledujúcich dňoch ho
presvedčila, že zakladateľ Diela mal
pravdu. Oženil sa s Maríou Dolores
Serrés Sena, s ktorou mal jedenásť
detí.

Svätý Josemaria s Marianom Navarro
Rubio a jeho manželkou Mariou
Dolores Serrés počas návštevy Ríma v
roku 1958.

Niečo podobné sa stalo aj v súvislosti
s jeho profesionálnou kariérou. Svätý
Josemaría rešpektoval jeho slobodu a



navrhol mu, aby namiesto snahy o
získanie profesúry práva, o ktorú
Navarro usiloval, zvážil vstup do
politiky. Spočiatku ho táto nečakaná
rada znepokojila, ale skutočnosť
ukázala, že jeho kvality sa hodia na
politiku, ako Escrivá intuitívne tušil.
Ako sám Navarro spomína: „V roku
1947 som bol vymenovaný za
súdneho prokurátora. V roku 1955
som bol vymenovaný za námestníka
ministra verejných prác. V roku 1957
som sa stal ministrom financií a v
roku 1965 guvernérom Španielskej
banky. Niet pochýb o tom, že Otec
mal pravdu“.

Navarro pokračoval v rozhovoroch
so svätým Josemaríom, pretože jeho
náklonnosť k Dielu rástla. V roku
1947, keď bol v Ríme, mal rozhovor
so svätým Josemaríom spolu s
Victorom García Hoz. Svätý
Josemaría mu povedal, že nastal
okamih, keď sa ženatí ľudia môžu
pripojiť k Dielu ako supernumerári.



Keď sa ho opýtali, či sa chce stať
jedným z nich, rozhodne odpovedal,
že áno. Svätý Josemaría mu povedal,
aby požiadal Garcíu Hoza, aby ho
naučil Preces a v ten deň sa spolu
modlili Preces v hoteli.

Ako sme videli, Mariano Navarro
Rubio zastával významné funkcie v
španielskom verejnom živote. Za
svoju prácu získal mnoho uznaní a
ocenení; bol tiež vedcom v oblasti
ekonómie a politiky a akademikom
Kráľovskej akadémie morálnych a
politických vied. Bol jedným z
hlavných zástancov Národného
plánu hospodárskej stability, ktorý
modernizoval španielsku ekonomiku
a administratívu, čo viedlo k
veľkému hospodárskemu rastu v
rokoch, keď bol ministrom financií.
Jeho skvelá kariéra bola prerušená v
roku 1970, keď bol guvernérom
Španielskej banky, keď bol obvinený
v takzvanom „prípade Matesa“.



Choroba spôsobila, že v posledných
rokoch života bol pripútaný k
domácemu prostrediu. Zomrel 3.
novembra 2001.

Silverio Palafox (1921-2015)

Narodil sa v Granade (Španielsko) v
roku 1921. Keď študoval medicínu vo
Valencii, začal navštevovať
rezidenciu na ulici Samaniego, k
čomu ho nabádal otec Eladio España,
kňaz a dobrý priateľ svätého
Josemaríu. V roku 1940 sa vo Valencii
stretol so zakladateľom. Pedro
Casciaro ho pozval, aby v rezidencii
viedol hodiny biológie pre tých, ktorí
sa pripravovali na verejné skúšky. V
roku 1942 bol v Madride na
duchovných cvičeniach, ktoré viedol
svätý Josemaría, keď vstúpil do Opus
Dei, ale hneď stratil kontakt, pretože
sa dobrovoľne prihlásil do Modrej
divízie, skupiny mladých Španielov,
ktorí bojovali v Rusku. Po roku a pol
sa vrátil, sklamaný tým, čo zažil, a



presunul svoje akademické štúdium
na univerzitu v Salamanke.

Udržiaval sporadické kontakty s
Opus Dei a svätým Josemaríom, až sa
jedného dňa na podnet svojho brata
Emilia opýtal Pedra Casciara, „čo sú
to zač tí supernumerári“. Casciaro
prejavil prekvapenie, ale odpovedal s
úsmevom: „Zatiaľ nič, ale jedného
dňa budú. Snaž sa byť dobrý a modli
sa za to“. Po čase ho pozvali do
Molinoviejo, na konvivenciu, o ktorej
sme hovorili, kde sa dozvedel, čo
chcel vedieť, a stal sa členom Diela. V
roku 1950 sa oženil s Maríou Dolores
Bogdanovitch. Mali päť detí a od
začiatku chceli pre svoju rodinu
vytvoriť kresťanský domov. Bol
aktívnym vedcom, exponentom
neohippokratovského prúdu
prírodnej španielskej medicíny.
Získal doktoráty z hydrológie,
psychiatrie, endokrinológie a z dejín
medicíny pod vedením prestížnych
akademikov. Vyučoval rôzne kurzy



na Univerzite Complutense v
Madride. V roku 1947 založil časopis 
Binomial Notebooks, ktorého cieľom
bolo podporovať štúdium prírodnej
medicíny, hygieny, stravy,
vegetariánstva, prírodných
liečebných metód a tendencie
organizmov liečiť sa samy v kontexte
humanistickej medicíny. Bol
akademikom Kráľovskej národnej
akadémie medicíny (1980) a
zakladateľom Španielskej asociácie
lekárov prírodnej medicíny (1981) a
jej predsedom do roku 1997. Zomrel
23. marca 2015 vo veku 93 rokov.

Manuel Pérez Sánchez (1905-2002)

Narodil sa 8. novembra 1905 v
Herrera de Ibio (Kantábria v
Španielsku). Po strednej škole v
Santanderi sa v roku 1924
presťahoval do Madridu, aby sa
pripravil na vstup na univerzitu a
študoval stavebné inžinierstvo. Tam
ho jeho priateľ Manuel Sainz de los



Terreros, tiež z Kantábrie, pozval na
niektoré aktivity kresťanskej
formácie, ktoré organizoval
zakladateľ Opus Dei.

So svätým Josemaríom sa stretol 18.
marca 1934 počas duchovných
cvičení v rezidencii na ulici Manuela
Silvela, ktorá patrila
redemptoristom. O niečo neskôr
požiadal o vstup do Opus Dei. Už
niekoľko rokov pomáhal pri
aktivitách, ktoré organizovala
Spoločnosť svätého Vincenta de Paul
vo farnosti svätého Ramóna v oblasti
Puente de Vallecas v Madride.
Jedným z účastníkov týchto aktivít
bol študent prvého ročníka
stavebného inžinierstva Álvaro del
Portillo. Jedného dňa, keď sa všetci
živo rozprávali o Josemaríovi
Escrivá, sa Pérez Sánchez rozhodol
predstaviť ho del Portillovi, a to sa
uskutočnilo o niekoľko dní neskôr v
rezidencii DYA. Blahoslavený Álvaro
bol Manuelovi Pérezovi Sánchezovi



navždy mimoriadne vďačný za to, že
ho zoznámil so svätým Josemaríom.

Občianska vojna ho v Santanderi
prekvapila. Keď sa svätému
Josemaríovi podarilo dostať do
Burgosu, opäť nadviazali kontakt. Z
času na čas mohol Pérez Sánchez
poskytnúť veľmi potrebnú pôžičku,
aby pomohol zakladateľovi a tým,
ktorí boli s ním, prekonať niektoré
finančné ťažkosti.

Krátko pred občianskou vojnou Pérez
Sánchez prestal byť numerárom, ale
svätý Josemaría o ňom hneď
uvažoval ako o možnom
supernumerárovi, a to sa v tých
dňoch v Molinoviejo aj stalo. V roku
1962, stále slobodný, sa zo
supernumerára stal prirdruženým.
Až do roku 1997 žil vo svojom dome
v Madride. Zastával rôzne funkcie na
ministerstve práce. V roku 1965 bol
vymenovaný za riaditeľa Správnej
komisie pre prístavy. Po odchode do



dôchodku v roku 1975 pracoval na
distribúcii duchovných kníh a na
administratívnych úlohách vo
svojom centre Diela až do svojich
vyše 90 rokov. Celý život pokračoval
v pomoci v Spoločnosti svätého
Vincenta de Paul, kde mohol
vykonávať apoštolát so svojimi
priateľmi. Zomrel v Herrera de Ibio
29. marca 2002 vo veku 96 rokov.

Manuel Sainz de los Terreros
(1907-1995)

Narodil sa v roku 1907 v Solares
(Kantábria, severné pobrežie
Španielska). Bol priateľom Manuela
Pereza Sancheza, ako už bolo
spomenuté. Študoval stavebné
inžinierstvo. So svätým Josemaríom
sa stretol v júni 1933. Pôvodne sa o
zakladateľovi dozvedel, keď v rámci
charitatívnej činnosti navštevoval
niekoľko chudobných rodín v
Madride. Pri ich prvom stretnutí
mladý inžinier hovoril o svojej



neistote ohľadom možného
povolania odovzdať sa Bohu. Po
modlitbe a premýšľaní sa o niekoľko
dní neskôr rozhodol spolupracovať
celou svojou dušou na Diele, ktoré
Escrivá vykonával.

Pomáhal pri zakladaní akadémie a
rezidencie DYA a keďže bol o niečo
starší ako univerzitní študenti, ktorí
prichádzali na aktivity, viedol 
So.Co.In, čo bol prvý pokus svätého
Josemaríu začať dielo svätého
Gabriela. Neskôr spolu s Tomasom
Alvirom a ďalšími sprevádzal Escrivá
pri prechode Pyrenejí počas
španielskej občianskej vojny. V roku
1938 stratil kontakt s Dielom, hoci k
svätému Josemaríovi vždy
prechovával veľkú náklonnosť a
úctu.

Oženil sa s Carmen Goñiovou a mali
sedem detí. Z pracovných dôvodov sa
presťahoval do Pamplony.



Keď sa naskytla možnosť znovu sa
stretnúť s niektorými starými
priateľmi z čias rezidencie Ferraz,
svätý Josemaría si spomenul na
Sainza de los Terreros, ktorý súhlasil
s účasťou na konvivencii v
Molinoviejo, hoci jeho nový kontakt s
Dielom sa čoskoro opäť prerušil.
Zomrel v Pamplone 18. júna 1995.

Angel Santos (1912-2005)

Narodil sa v roku 1912 v meste
Reinosa (Kantábria, severné pobrežie
Španielska). Ako 22-ročný vyštudoval
farmáciu na univerzite v Madride a
neskôr pokračoval v štúdiu v
Londýne a Paríži. So svätým
Josemaríom sa stretol v septembri
1935 prostredníctvom Miguela
Deana, svojho priateľa, ktorý sa
neskôr tiež stal supernumerárom.

V jeho spomienkach, ktoré napísal o
mnoho rokov neskôr, nachádzame
výzvu zakladateľa Opus Dei „mať čo
najlepšiu vedeckú a odbornú



prípravu, aby sme dosiahli vysoké
postavenie, z ktorého by sme mohli
vnášať kresťanské ideály do rodiny,
univerzity a svojho spoločenského
prostredia“.

Bol jedným z ľudí, ktorí sa podieľali
na aktivitách So.Co.In. Počas
občianskej vojny mu Isidoro Zorzano
umožnil občas prijať sväté prijímanie
a pri niektorých príležitostiach kňaz
v jeho dome slávil tajnú Omšu. Ale
tak ako mnohí iní katolíci, aj Santos
skončil zatknutý a vo väzení. Po
občianskej vojne sa naďalej
zúčastňoval na aktivitách kresťanskej
formácie v Opus Dei, pričom jeho
duchovným vodcom bol svätý
Josemaría.

V roku 1940 získal miesto vedúceho
katedry biologickej chémie na
Farmaceutickej fakulte Madridskej
univerzity. Spomínal si, že svätý
Josemaría „mi zablahoželal a so
svojím zvyčajným zápalom mi



pripomenul moje povinnosti ako
člena univerzity, ako vedca a ako
Božieho syna. Mal by som mať veľkú
lásku k svojej práci - bez toho, aby
som vkladal nádeje do čisto ľudskej
slávy alebo vďačnosti iných - s
poctivým úmyslom a predovšetkým s
neustálym záujmom vykonávať
apoštolát so svojimi kolegami a
priateľmi, nezištne im pomáhať
nielen duchovne, ale aj materiálne,
ak je to potrebné“.

Keď Santos lepšie spoznal Opus Dei,
stále premýšľal o možnom Božom
povolaní, ale spomenul si, že
zakladateľ s ním hovoril o jeho
povolaní k manželstvu. Otec mu
povedal: „je to nádherné povolanie,
ktorému žehnám oboma rukami“.
Escrivá ich oddával na svadbe 4.
decembra 1941. Santos sa oženil s
Mariou del Carmen Diaz, ktorá sa
tiež mala stať supernumerárkou.
Mali štyri deti.



Aby to bolo zlučiteľné s jeho prácou
na univerzite, vyštudoval v
Salamanke druhý stupeň medicíny a
po ňom získal v Madride doktorát.
Vďaka svojej akademickej a
výskumnej práci sa stal jedným z
vedúcich predstaviteľov biochémie v
Španielsku. V roku 1955 bol
vymenovaný za predsedu Národnej
rady pre biochémiu. Bol jedným zo
zakladateľov Španielskej
biochemickej spoločnosti a
prezidentom Kráľovskej národnej
akadémie farmácie, ako aj členom
Kráľovskej národnej akadémie
medicíny. Za svoju akademickú a
vedeckú prácu získal päť čestných
doktorátov a ďalšie ocenenia.

Zomrel 23. apríla 2005 vo veku 92
rokov.

Carlos Verdú (1914-1991)

Narodil sa v roku 1914 v Paterne
(Valencia, Španielsko). Vyštudoval
právo na univerzite vo Valencii.



Bol jedným zo študentov univerzity,
ktorí sa zúčastnili na prvých
duchovných cvičeniach, ktoré svätý
Josemaría kázal vo Valencii v roku
1939. Býval v študentskom domove
San Juan de Ribera v Burjasote
(Valencia). Traja bývajúci tejto
rezidencie boli požiadaní, aby išli do
Madridu vyzdvihnúť svätého
Josemaríu, a Verdú bol jedným z
nich. Keď si spomínal na tie hodiny
cesty autom z Madridu do Valencie
so svätým Josemaríom, napísal, že
ich rozhovor „sa točil okolo jeho
záujmu dobyť univerzitu pre Ježiša
Krista. Povzbudzoval nás, aby sme
ako katolíci mali zmysel pre
zodpovednosť a snažili sa byť
najlepšími vo všetkých rôznych
oblastiach, aby sme získali vysoké
postavenie a prevzali na univerzite
apoštolát, ktorý sme povinní
vykonávať ako katolícki intelektuáli“.

Verdú bol protagonistom príbehu,
ktorý svätý Josemaría rozprával v



rôznych obdobiach svojho života, v
kázňach aj písomne, a ktorý sa týkal
veľkého nápisu so slovami „Nech
každý pocestný ide svojou cestou“,
ktorý tu zanechali republikánske
jednotky, ktoré obsadili budovu
počas vojny. Keď sa ho Verdú chystal
odstrániť, svätý Josemaría mu
povedal, že by bolo užitočné ho tam
nechať, a potom počas duchovných
cvičení „takmer vo všetkých
meditáciách a rozhovoroch
vyťahoval túto vetu Nech každý
pocestný nasleduje svoju cestu, aby
vyvodil praktické dôsledky pre našu
činnosť ako katolíkov“.

Verdú sám počas týchto dní s
pomocou svätého Josemaríu
rozoznal, že jeho „cesta“ zahŕňa
hľadanie svätosti v manželstve.
Zakladateľa uvidí až na konvivencii v
Molinoviejo, kam ho na návrh
svätého Josemaríu pozval jeho starý
priateľ Angel Lopez-Amo.



Po konvivencii, už ako
supernumerár, sa so svätým
Josemaríom opäť stretol vo Valencii v
apríli 1949. Pri tej príležitosti bol s
ďalšími tromi priateľmi, ktorí krátko
nato tiež požiadali o prijatie za
supernumerárov.

Oženil sa s Máriou Sancho a mali
spolu štyri deti. Právnickú prax
vykonával vo Valencii a v neďalekom
meste Gandía. Vo Valencii zastával aj
niektoré funkcie vo verejnom živote:
bol poslancom miestneho
parlamentu, poručíkom starostu
Valencie a riaditeľom provinčnej
nemocnice. Naďalej udržiaval
kontakty so študentskou rezidenciou
San Juan de Ribera a bol členom
patronátneho výboru, ako aj
predsedom združenia absolventov.

Zomrel 24. júla 1991 vo Valencii po
troch rokoch ťažkej choroby.

Pedro Zarandona (1922-2009)



Narodil sa 22. augusta 1922 v Castro
Urdiales (Kantábria, Španielsko). Bol
najmladší z dvanástich detí. V roku
1941 nastúpil do Vojenskej námornej
školy. V júni 1944 mu diagnostikovali
tuberkulózu. Počas rekonvalescencie
mu dve sestry, ktoré boli mníškami
(klariskami) v kláštore Cantapiedra
(Salamanka), odporučili knihu Cesta.

Zarandona sa chcel stretnúť s
autorom, pokúsil sa nadviazať
kontakt so svätým Josemaríom a 1.
decembra 1945 sa stretli v Madride.
Zakladateľ sa zaujímal o jeho
chorobu a okrem iného mu poradil,
aby vyhľadal príhovor Isidora
Zorzana. Keď sa pýtal na Opus Dei,
svätý Josemaría mu poradil, aby bol
trpezlivý, a navrhol mu, aby zatiaľ
chodil k farárovi farnosti Buen
Suceso na duchovné vedenie.
Rektorom bol Mons. José María
Bulart, dobrý priateľ svätého
Josemaríu. Takmer úplne uzdravený
začal v októbri 1946 navštevovať



prostriedky kresťanskej formácie v
univerzitnej rezidencii Moncloa.

V januári 1947 sa mu podarilo získať
miesto v námorníckej škole, aby
mohol dokončiť štúdium. V júni toho
istého roku bol povýšený na
podporučíka a bol vyslaný do
ústredných súdnych úradov
námorníctva v Madride, kde sa opäť
dostal do kontaktu s Opus Dei.

Po tom, čo v roku 1948 požiadal o
prijatie za nadporučíka a po dňoch
strávených v Molinoviejo, začal
študovať ekonómiu na Centrálnej
univerzite v Madride, aby to bolo
zlučiteľné s jeho prácou. V novembri
1950, keď bol na vojenskej púti do
Ríma, sa opäť stretol so svätým
Josemaríom. Krátko nato požiadal o
prijatie za pridruženého člena a o
rok neskôr sa stal numerárom.

V roku 1962, po povýšení na
nadporučíka, požiadal o dovolenku z
námorníctva, aby sa mohol naplno



venovať interným úlohám v Diele. V
rokoch 1962 až 1964 žil a pracoval v
Seville ako člen Delegácie Opus Dei v
tomto meste. V roku 1964 sa vrátil do
Madridu, aby pracoval v Regionálnej
komisii Opus Dei v Španielsku,
najprv ako asistent a neskôr, od roku
1966, ako administrátor.

V roku 1976 sa presťahoval do
Torreciudad a stal sa predsedom
Výboru patrónov svätyne, kde
pracoval na jej financiách a
propagácii, ako aj na podpore
vzdelávacích a sociálnych projektov
v tejto oblasti. V roku 1992, keď sa
vrátil do Madridu, pracoval na
podpore rôznych apoštolských
iniciatív Opus Dei. Okrem toho
pracoval na propagácii nadácie Ana
María de la Lama y Salvarrey, ktorá
udeľuje štipendiá mladým študentom
v Kantábrii, ako aj na pomoci iným
sociálnym projektom.

Zomrel 21. mája 2009 v Madride.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/prvi-supernumerari-
konvivencia-v-roku-1948/ (25.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/prvi-supernumerari-konvivencia-v-roku-1948/
https://opusdei.org/sk-sk/article/prvi-supernumerari-konvivencia-v-roku-1948/
https://opusdei.org/sk-sk/article/prvi-supernumerari-konvivencia-v-roku-1948/

	Prví supernumerári. Konvivencia v roku 1948

