
opusdei.org

Prelát na 50. výročie
IESE: ,,Posväcovať
prácu, premieňať
svet: vedenie s
kresťanským
zmyslom

V rámci 50. výročia začiatku
činnosti IESE v Madride Mons.
Fernando Ocáriz, hlavný
kancelár Univerzity v Navarre a
prelát Opus Dei, včera navštívil
areál školy a predniesol túto
prednášku pred viac ako 600
zamestnancami a absolventmi.



12.07.2025

Prinášame vám úplné znenie
prednášky preláta.

Je pre mňa dôvodom radosti, že dnes
môžem byť tu pri príležitosti 50.
výročia aktivít IESE v Madride. Je to
dôvod na radosť, keď vidím rozvoj
iniciatívy, ktorá pomohla mnohým
ľuďom rásť v profesionalite a objaviť
hlboký zmysel (sociálny, kresťanský)
práce — skutočnosti, ktorá bola
veľmi drahá svätému Josemaríovi a
ktorá je ústredná v jeho učení. V
tomto vystúpení sa zameriam práve
na niektoré jeho texty.

Vybudovali ste jednu z
najprestížnejších škôl manažmentu
na svete. Chcel by som vás povzbudiť,



aby ste — popri vonkajších
úspechoch potvrdených
renomovanými rebríčkami —
smerovali aj k vnútorným úspechom,
ktoré majú ešte väčšiu hodnotu pre
každého z vás z kresťanskej
perspektívy. Tieto vnútorné úspechy,
ktoré môžu ísť ruka v ruke s
profesionálnymi úspechmi i
neúspechmi, sú ovocím dobre
vykonanej práce z lásky.

Pre tieto vnútorné úspechy nezáleží
len na tom, čo robíme a aké sú
výsledky, ale aj ako pracujeme a
prečo. Práve cez tieto vnútorné
úspechy môže mať táto škola ešte
väčší dosah.

Skutočnosť a ľudská hodnota práce

Ako hovoril svätý Josemaría: „Práca,
každá práca, je svedectvom
dôstojnosti človeka a jeho postavenia
ako koruny tvorstva. Je príležitosťou
na rozvíjanie vlastnej osobnosti. Je
putom jednoty s ostatnými



jedincami, zdrojom príjmov pre
zabezpečenie rodiny; prostriedkom
ako prispieť k zveľaďovaniu
spoločnosti, v ktorej žijeme, a k
pokroku celého ľudstva.“ [1].

Svätý Josemaría tu hovorí o zmysle
práce vo všeobecnosti. Pre vás sa
zmysel vašej práce odráža v poslaní
IESE: "Formujete lídrov, ktorí túžia
mať hlboký, pozitívny a trvalý vplyv
na ľudí, firmy a spoločnosť
prostredníctvom profesionálnej
excelentnosti, integrity a ducha
služby".

Skutočným naplnením tohto
inšpiratívneho cieľa sa dostávate do
srdca spoločnosti. Zlepšujete svet
zvnútra. Tento šľachetný cieľ možno
uskutočňovať vo všetkých vašich
činnostiach, nielen v tých, ktoré majú
strategickú hodnotu. Každá práca
môže mať veľkú hodnotu z
vnútorného pohľadu.



"Už v prirodzenom poriadku závisí
dôstojnosť práce nie tak od toho, čo
sa robí, ale kto to robí; teda od
človeka, ktorý je bytosťou
inteligentnou a slobodnou" [2].

To znamená, že prirodzená
dôstojnosť práce vyplýva z duchovnej
dôstojnosti ľudskej osoby, a bude
väčšia alebo menšia v závislosti od
kvality a dobroty tejto práce ako
duchovného činu. Táto kvalita závisí
podstatne od slobody: od lásky — nie
ako vášne alebo pocitu —, ale ako 
dilectio, teda slobodného výberu
cieľa, ako aktu vlastnej slobody [3]. 

Ako vysvetľoval Juan Antonio Pérez
López, ide o to, aby sme v sebe i v
tých, ktorých vediete, podporovali
transcendentné motívy: záujem o
dobré slúženie adresátom našej
práce, ľudské prepojenie s ľuďmi,
záväzok voči poslaniu podniku, v
ktorom pracujeme. To je vo veľkej
miere to, čo podnecuje k tomu, aby



sme slúžili viac a lepšie. A toto sa dá
robiť zároveň s dosahovaním
strategických výsledkov, ktoré
podniky potrebujú, a zároveň s
rozvojom kompetencií potrebných
pre správnych ľudí.

Aj v tomto kontexte sú veľmi
osvetľujúce — a určite náročné —
tieto slová svätého Josemaríu:
"Netreba zabúdať, že dôstojnosť
práce je založená na láske. Veľkým
privilégiom človeka je, že môže
milovať, čím presahuje pominuteľné
a prechodné. Môže milovať iné
stvorenia, vysloviť zmysluplné ty a
ja. A môže milovať Boha, ktorý nám
otvára brány neba, robí nás členmi
svojej rodiny a dovoľuje nám hovoriť
k nemu dôverne z tváre do tváre".

Inými slovami, sme stvorení pre
Lásku — a práca je jednou z
platforiem, na ktorej môže Láska rásť
v nás a v spoločnosti. V tom spočíva
veľká časť povolania kresťana vo



svete, v spoločnosti. "Preto by sa
človek nemal obmedzovať iba na
robenie vecí, na vyrábanie
predmetov. Práca sa rodí z lásky, je
prejavom lásky a láske sa i
podriaďuje" [4].

Nedávno sa ku mne dostal 
inšpiratívny príbeh publikovaný
pred rokmi v časopise Forbes, ktorý
ilustruje toto ľudské spojenie — tú
lásku prejavenú cez prácu. Napísala
ho jedna zdravotná sestra na
pohotovosti v americkej nemocnici,
ktorá bola svedkom úžasného
prejavu vedenia:

"Bolo asi 22:30. Izba bola v chaose.
Dokončovala som dokumentáciu
pred odchodom domov. Lekár, s
ktorým som veľmi rada pracovala,
školil nového lekára. Nový lekár
odviedol dobrú a zodpovednú prácu.
Skúsený lekár mu povedal, čo urobil
dobre a vysvetlil čo mohol urobiť
inak. Potom mu položil ruku na plece

https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html


a spýtal sa: ‚Keď si skončil, všimol si
si mladého upratovača, ktorý vošiel
upratať izbu?‘ Mladý muž nechápal. 

Starší lekár povedal: ‚Volá sa Carlos.
Pracuje tu už tri roky. Robí výbornú
prácu. Uprace tak rýchlo, že my
dvaja môžeme hneď prejsť k
ďalšiemu pacientovi. Jeho manželka
sa volá María. Majú štyri deti.‘ Potom
vymenoval všetky štyri mená a vek
každého z nich. 

A pokračoval: ‚Bývajú v prenajatom
dome asi tri bloky odtiaľto, v Santa
Ana. Prišli z Mexika pred piatimi
rokmi. Volá sa Carlos,‘ zopakoval. A
dodal: ‚Budem rád, ak mi budúci
týždeň povieš niečo o Carlosovi, čo
ešte neviem. Dobre? Tak poďme sa
pozrieť, ako sú na tom ostatní
pacienti.‘ Sestra napísala: ‚Pamätám
si, ako som tam stála a zapisovala
poznámky, ohromená, a pomyslela
som si: práve som bola svedkom
výnimočného vedenia.‘“



Niekedy môžeme stratiť z dohľadu
tento ľudský tón, keď uvažujeme o
práci len ako o súťaži s inými
firmami o zisk, namiesto toho, aby
sme mysleli na službu ľuďom s
pozornosťou, starostlivosťou a
láskou.

Samozrejme, firmy nesmú stratiť zo
zreteľa stratégiu ani zisk, ktorý je
znakom kvalitnej a zodpovednej
služby. No rovnako dôležité — ak nie
dôležitejšie — je slúžiť s láskou v
práci a milovať ľudí.

Nadprirodzená hodnota:
posväcovanie práce

"Pre kresťana sa tieto perspektívy
ešte rozširujú a zväčšujú, pretože
práca sa ukazuje ako účasť na
stvoriteľskom diele Boha, ktorý, keď
stvoril človeka, požehnal ho slovami: 
Ploďte a množte sa a naplňte zem!
Podmaňte si ju a panujte nad rybami
mora, nad vtáctvom neba a nad
všetkou zverou, čo sa hýbe na zemi!



(Gn 1, 28). A keďže prácu si osvojil aj
Kristus, stáva sa pre nás realitou
vykúpenou i vykupiteľskou: nie je to
len okruh, v ktorom sa človek
pohybuje a žije, ale aj prostriedok a
cesta k svätosti, posvätená i
posväcujúca skutočnosť" [5].

Čo znamená posväcovať prácu?

Zvážme dva základné aspekty, ktoré
sú navzájom prepojené a na ktoré
zakladateľ Opus Dei nespočetnekrát
poukazoval. Po prvé, je zrejmé, že
nadprirodzený rozmer práce nie je
niečo, čo by sa k jej prirodzenému
ľudskému rozmeru iba pridávalo:
poriadok vykúpenia nepridáva k
práci niečo cudzie, ale práve tú istú
realitu ľudskej práce povyšuje do
poriadku milosti. Posväcovať prácu
teda neznamená „robiť niečo sväté“
počas práce, ale práve posvätiť
samotnú prácu.

Druhým aspektom, ktorý je
neoddeliteľný a určitým spôsobom z



predchádzajúceho vyplýva, je to, že
posvätená práca je zároveň
posväcujúca: človek sa nielen môže a
má posväcovať a spolupracovať na
posväcovaní druhých a sveta počas
práce, ale práve prostredníctvom
svojej práce, keď ju vykonáva po
ľudskej stránke dobre, slúžiac iným z
lásky k Bohu.

Tento kresťanský duch pri
vykonávaní práce má pripraviť svet
na lepšie spoznanie Boha a tým
prispieť aj k udržateľnosti, mieru a
sociálnej spravodlivosti. „Treba sa –
pripomína Lev XIV. – usilovať o
nápravu globálnych nerovností,
ktoré vytvárajú hlboké priepasti
medzi bohatstvom a chudobou medzi
kontinentmi, krajinami, ba dokonca
aj v rámci tých istých spoločností.“

A ako vysvetľoval svätý Josemaría,
existuje nevyhnutná súvislosť medzi
posväcovaním profesionálnej práce a
zmierením sveta s Bohom: „Spojiť



profesionálnu prácu s asketickým
úsilím a s kontempláciou — čo sa
môže zdať nemožné, ale je to
nevyhnutné, aby sme prispeli k
zmiereniu sveta s Bohom —, a
premeniť túto obyčajnú prácu na
prostriedok osobného posväcovania
a apoštolátu. Nie je to vznešený a
veľký ideál, pre ktorý sa oplatí
obetovať život?" [6].

Tento vznešený a veľký ideál
môžeme žiť v akejkoľvek práci, ak
máme stále na zreteli túto
perspektívu služby spoločnosti – „A
world to change“, ako hovorí vaše
motto. Teší ma, že vo vašom poslaní
hovoríte o vedení, ktoré je dobré pre
ľudí, firmy aj celú spoločnosť.

Cez podniky možno spoločnosti
veľmi prospieť, hoci je pravda, že nie
všetko, čo spoločnosť potrebuje,
možno dosiahnuť prostredníctvom
podnikov, keďže tieto sú obmedzené
potrebou poskytovať konkrétnu a



obmedzenú službu a vytvárať zisk, čo
je súčasťou ich účelu.

Potrebné sú aj zodpovedné štáty,
komunity a rodiny. Vo vašej formácii
sa snažte osloviť človeka v jeho
úplnosti, aj v duchovnom rozmere,
aby sme prostredníctvom takto
formovaných osôb prispievali k
službe spoločnosti vo všetkých jej
dimenziách. To je ovocím
posväcovania vašej dobre vykonanej
práce z lásky.

Ak chceme premeniť svet, musíme
začať od seba a dať Bohu priestor v
našom živote – konkrétne v práci.
Existujú známe slová zakladateľa
Opus Dei, ktoré obsahujú veľmi
stručnú a podstatnú definíciu
posväcovania práce v podobe
praktickej rady: „Vlož nadprirodzenú
pohnútku do svojej odbornej práce a
posvätíš ju" [7]. Nejde o to robiť niečo
iné, ale robiť to isté ako vždy iným
spôsobom, s nadprirodzeným



dôvodom, ktorý nás povzbudzuje k
väčšej snahe a väčšej láske.

Inými slovami, činnosť práce sa stáva
svätou, keď sa vykonáva z
nadprirodzeného dôvodu. Nemožno
však túto výpoveď chápať ako druh
„morálky čistých úmyslov“; nejde – v
klasickom zmysle – o to, aby sa
prvenstvo prisudzovalo finis
operantis (cieľu konajúceho)
nezávisle od finis operis (cieľa činu),
ktorý by tak prišiel o svoju vlastnú
hodnotu.

Finis operantis je motivácia toho, kto
pracuje – tá môže byť vedená
rôznymi úmyslami. Finis operis je to,
čo sa chce činnosťou dosiahnuť –
môže to byť služba zákazníkovi,
dokončenie správy, splnenie cieľa.
Aby sme skutočne slúžili
prostredníctvom svojej práce, nestačí
mať dobré úmysly, ale treba
dosiahnuť aj konkrétne výsledky.



„Aby si slúžil, musíš skutočne slúžiť,“
hovorieval svätý Josemaría.

Nadprirodzený poriadok prijíma a
povznáša túto ľudskú realitu tak, že
práca je svätá, ak „pochádza z lásky,
prejavuje lásku, je zameraná na
lásku“, a ak je touto láskou „Božia
láska, rozliata v našich srdciach
skrze Ducha Svätého, ktorého sme
dostali" [8]. Keď žijeme tú jednotu
života, o ktorej toľko hovoril svätý
Josemaría, táto Božia láska sa
rozlieva do všetkých činností našej
práce: správy, telefonáty, drobné
detaily dokončené s láskou. Finis
operantis preniká a zvnútra formuje 
finis operis celého nášho konania.

Nemôžeme ponúknuť Pánovi niečo,
čo by — v rámci úbohých ľudských
obmedzení — nebolo dokonalé a bez
chyby, pozorne vypracované až do
posledného detailu. Boh neakceptuje
žiadnu fušerskú prácu. ,Zviera, ktoré
má chybu, nesmiete obetovať —



pripomína nám Písmo Sväté — to by
vám nezískalo priazeň' [9]. Preto
práca každého jedného z nás, práca,
ktorej venujeme svoje dni a svoju
energiu, musí byť dôstojným darom
Stvoriteľovi, operatio Dei, práca Božia
a práca pre Boha, jedným slovom,
práca bezchybná a dokonalá" [10].

Netreba si však mýliť kvalitne
vykonanú prácu s perfekcionizmom,
ktorý môže pochádzať z pýchy a
neporiadku. Máme pracovať dobre v
rámci rozvážnosti, s vedomím, že
máme množstvo povinností, ktoré si
vyžadujú našu pozornosť a ktoré tiež
musíme preniknúť Božou láskou.

Posvätená práca nie je len práca pre
Boha a kvôli Bohu, ale je zároveň a
nevyhnutne aj prácou Boha, pretože
je to Boh, kto posväcuje; On je ten,
kto prvý miluje a robí možnou našu
lásku skrze Ducha Svätého, z ktorého
čerpáme svoju lásku ako účasť.



Aby Boh mohol konať v nás a skrze
našu prácu (aby sa naša práca stala
Božím dielom), musíme mu otvoriť
priestor počas dňa – priestor na
modlitbu a počúvanie – doma, v
kancelárii, na ulici, v kostole –, aby
sme dosiahli jednotu s Bohom, ktorá
mu umožní vstúpiť do celého nášho
konania.

Posväcovať prácu – v objektívnom,
vonkajšom, štrukturálnom zmysle
(napríklad financie či účtovníctvo) –
je neoddeliteľné nielen od
posväcovania skrze prácu (v
každodennom úsilí o dosiahnutie
cieľov služby ľuďom), ale aj od
posväcovania sa v práci (rastom v
láske), čo je nevyhnutný a
bezprostredný dôsledok
subjektívneho posväcovania práce
(ako činnosti osoby).

Samozrejme, subjektívne
neposvätená práca môže prispieť k
posväcovaniu sveta v tej miere, v



akej sa podieľa na budovaní
prirodzene spravodlivých a účinných
sociálnych, hospodárskych a iných
štruktúr, čo je neoddeliteľnou
súčasťou usporiadania týchto
štruktúr podľa Božieho plánu.
Pomyslite tu napríklad na Ciele
udržateľného rozvoja OSN.

Avšak iba subjektívne posvätená
práca, a teda práca, ktorá posväcuje
toho, kto ju vykonáva, prispieva
nevyhnutne nielen k vytváraniu
spravodlivého sveta, ale aj k jeho
preniknutiu Kristovou láskou, k jeho
posväteniu. Samozrejme, táto
posvätenosť sveta zvnútra si
vyžaduje nielen jedného, ale mnoho
ľudí, ktorí posväcujú svoju prácu a
posväcujú sa v nej, a to vo všetkých
profesiách.

Svätý Josemaría to vyjadroval aj
slovami „otvorili sa Božie cesty
zeme“. Je potrebné, aby mnohí
kráčali po týchto cestách, aby



pozdvihli svet zvnútra – nie
prostredníctvom organizovaných či
ideologických kampaní, ktoré môžu
byť polarizujúce, ale
prostredníctvom osobného
vnútorného rastu každého na jeho
mieste, otvoreného druhým,
prijímajúceho Božiu milosť, ktorá
chce rozsievať vieru, nádej a lásku
okolo nás.

Osobitný význam riadiacej práce

Máte pred sebou veľké poslanie:
vychovávať lídrov firiem, ktorí
vytvoria prostredie, v ktorom budú
mnohí iní pracovať a rozvíjať sa ako
osoby prostredníctvom svojej práce.
Je to veľká úloha – pripraviť ľudí s
takouto zodpovednosťou.

Mnohokrát nebudú mať jasné vzorce,
ako interpretovať problém alebo
vyriešiť určitú situáciu. Vo
všeobecnosti riadiaca práca zahŕňa
súbor činností, ako je predvídanie,
organizovanie, koordinovanie a



kontrola vývoja a výsledkov činnosti
organizácie.

Tvárou v tvár takej zložitej a
premenlivej realite je pochopiteľné,
že pri teoretickom uchopení povahy
alebo analýze praxe riadiacej práce
vznikajú rozličné interpretácie [11].
Preto formácia manažéra
neznamená len memorovanie
princípov alebo zbieranie nástrojov z
oblasti marketingu, financií, stratégie
či účtovníctva, ale dosiahnutie
rozvážneho porozumenia, ktoré sa
zvyčajne získava prostredníctvom
dobre spracovanej skúsenosti.

Zodpovednosť manažéra si vyžaduje
pestovanie rozvážnosti, čo je čnosť
najvlastnejšia riadiacej práci.
Môžeme si pripomenúť známu vetu
svätého Tomáša Akvinského: „Nech
nás múdri učia, svätí sa za nás
modlia a rozvážni nech nám
vládnu.“



Prostredníctvom seminárov s
využitím metódy prípadových štúdií
(case studies) sa vaši študenti učia
rozvážnosti: klásť si zásadné otázky,
ísť do hĺbky argumentov, chápať
pohľady iných bez predsudkov a
vedieť zmeniť názor.

Vo svojom najvšeobecnejšom
vyjadrení si rozvážna činnosť
vyžaduje dostatočnú znalosť
minulosti (predchádzajúcich
prípadov), pozornosť voči
okolnostiam, ktoré vymedzujú
aktuálnu situáciu, a predvídavosť
možných dôsledkov budúcich
rozhodnutí.

„Rozvážnosť je okrem toho, že je
zdokonaľujúcim návykom tohto typu
činnosti (praxe), jedinou
intelektuálnou čnosťou, ktorej
objektom je morálka, čiže pôsobí ako
istý most medzi oboma dimenziami,
ktorý umožňuje zosúladiť myslenie s
činom.“



Pestovaním rozvážnosti pri riadení
budú účastníci vašich programov
rásť ako osoby – morálne aj
intelektuálne – a budú schopní
vytvárať prostredia, v ktorých budú
rásť aj iní, čím prispejú k zlepšovaniu
spoločnosti.

Ďalšími charakteristikami dobrej
riadiacej práce sú podľa mňa
otvorenosť a flexibilita. Otvorenosť
mysle – aby sa človek učil zo
skúseností a štúdia. Otvorenosť na
pochopenie zmien, ktoré si vyžaduje
nová doba. Otvorenosť na prijatie a
ocenenie návrhov či vysvetlení od
druhých, bez unáhlenosti a
predsudkov. Vedieť počúvať.

Otvorenosť, ktorá nebrzdí iniciatívy
svojvoľne, ale podporuje ich a
usmerňuje. Otvorenosť na zachytenie
a prijatie príležitostí na zmenu;
konkrétne mentálna otvorenosť na
zmenu názoru – ako hovoril svätý



Josemaría: „Nie sme ako rieky, ktoré
sa nemôžu otočiť späť.“

Napokon, otvorenosť srdca, aby sme
rozumeli druhým a mali ich radi.
Takáto otvorenosť nás vedie k
prijatiu iných takých, akí sú, bez
súdenia a bez predsudkov, pričom
ich zároveň môžeme vyzývať k tomu,
aby sa stávali lepšími. Znamená to
byť mostom aj pre ľudí, ktorí
zmýšľajú inak. Dá sa veľmi dobre
spolupracovať aj s ľuďmi inej viery či
bez viery, alebo s tými, ktorí vedú
životný štýl, ktorý nezdieľame – ale
často sú to ľudia, ktorí majú dobré
jadro, na ktorom možno budovať
priateľstvo a spoločný projekt vo
firme.

Čo sa týka flexibility, je zrejmé, že sa
stavia proti neústupnosti, ale nie
proti pevnosti. Ide o schopnosť
prijímať a robiť výnimky, keď sú
nevyhnutné alebo vhodné. V tomto
kontexte sa mi zdá zaujímavé



spomenúť aj dôležitosť podpory
vnútornej slobody spolupracovníkov
na všetkých úrovniach, a to tým, že
im vysvetľujeme dôvod príkazov.

Ide o to, aby svoju prácu chceli robiť
dobre – s cieľom lepšie slúžiť. V tom
istom zmysle sa dobrá riadiaca práca
vyhýba prehnanej kontrole a
prílišnému detailizmu pri zadávaní
úloh. Mikromanažment ako spôsob
riadenia vytvára bábky, nie zrelých
ľudí s vlastným úsudkom.

Treba tiež spomenúť dôležitosť vedieť
delegovať, prihliadajúc na okolnosti
konkrétnych ľudí a prostredia.
Prichádza mi na um to, čo píše svätý
Josemaría v širšom kontexte:
„Nedajú sa na všetkých uplatniť tie
isté prostriedky. Aj v tomto je
potrebné napodobňovať správanie
matiek: ich spravodlivosť spočíva v
tom, že s nerovnakými synmi
nerovnako aj zaobchádzajú" [12].



Niektorí, najmä mladší, potrebujú
vedenie a spätnú väzbu, aby čo
najskôr nadobudli skúsenosti, ktoré
potrebujú na dobré vykonávanie
svojej práce. Iní, zrelší, potrebujú
koučing, prostredníctvom ktorého sa
naučia samostatne rozhodovať. A
napokon príde chvíľa, keď budú
schopní pracovať úplne samostatne,
pretože vedúci im bude môcť
delegovať úlohy s úplnou dôverou a
bez obáv. No všetci – bez ohľadu na
úroveň – potrebujú dôveru, blízkosť
a priateľstvo svojich nadriadených.

Riadiaca činnosť si zvyčajne vyžaduje
usmerňovať k spoločnému cieľu
rozličné prvky a činnosti, ktoré sú
samy osebe rôzne. Je preto
nevyhnutná dostatočná schopnosť
syntézy, ktorá – pri zachovaní
pozornosti voči jednotlivým častiam
problému – dokáže všetky zjednotiť v
spoločnej finálnej dimenzii. Tu
prichádza na rad to, čo mnohí
nazývajú poslaním firmy, ktoré



zahŕňa aj pozornosť voči jej mnohým
zainteresovaným stranám
(stakeholders), aby riadiaca činnosť
zároveň zjednocovala úsilie
všetkých.

Osobitný význam riadiacej práce
spočíva zjavne v tom, že od nej vo
veľkej miere závisí efektivita práce
iných ľudí, ich osobnostný rast
prostredníctvom práce a tiež kultúra
a tón celej spoločnosti. Odtiaľ
pochádza špecifický aspekt
zodpovednosti riadiacich
pracovníkov.

Funkcia manažéra nie je privilégiom,
ale službou a zodpovednosťou –
spočíva v tom, že vytvára účinný
kontext pre prácu druhých. Preto si
manažér musí pestovať vnútorné
nastavenie, ktoré ho poháňa
rozhodne pristupovať k vlastným
povinnostiam.

Týchto manažérov vzdelávate nielen
prostredníctvom výučby a tímových



projektov, ale aj vytváraním kultúry
dobre vykonanej práce – čo zahŕňa
rôzne aspekty: upravené záhrady,
čisté tabule, kvalitne pripravené
hodiny so silným a jasným záverom –
ako aj kultúry radosti, ľudskej
blízkosti a starostlivosti o ľudí.

Napokon, tento duch priateľstva, v
ktorom si každý uvedomuje, že je
skutočne dôležitý, že je milovaný,
vysvetľuje otvorenosť a radosť, ktoré
vidno vo vašej škole a na stretnutiach
absolventov.

Ďakujem vám.

[1] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 47.

[2] Sv. Ján Pavol II, Príhovor, 3-
VII-1986, č. 3.

[3] O existenciálnej voľbe konečného
cieľa ako aktu slobody, porov. C.



Fabro, Riflessioni sulla liberta,
Maggioli, Rimini 1983, ss. 43-51;
57-85.

[4] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 48.

[5] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 47.

[6] Sv. Josemaría, Instrucción, 19-
III-1934, č. 33.

[7] Sv. Josemaría, Cesta, č. 359.

[8] porov. Rim 5, 5.

[9] porov. Lv 22, 20.

[10] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č.
55.

[11] porov. napr., G. Scalzo y S.
García Álvarez, El Management como
práctica: una aproximación a la
naturaleza del trabajo directivo
(Preklad: Manažment ako prax:
priblíženie k prirodzenosti riadiacej
práce), in “Empresa y humanismo”,
XXI (2018) ss. 95-118.



[12] Sv. Josemaría, List z 29-IX-1957,
č.25.

Fernando Ocáriz, prelado del
Opus Dei

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/prelat-na-50-vyroci-iese-

posvacovat-pracu-premienat-svet-
vedenie-s-krestanskym-zmyslom/

(15.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/prelat-na-50-vyroci-iese-posvacovat-pracu-premienat-svet-vedenie-s-krestanskym-zmyslom/
https://opusdei.org/sk-sk/article/prelat-na-50-vyroci-iese-posvacovat-pracu-premienat-svet-vedenie-s-krestanskym-zmyslom/
https://opusdei.org/sk-sk/article/prelat-na-50-vyroci-iese-posvacovat-pracu-premienat-svet-vedenie-s-krestanskym-zmyslom/
https://opusdei.org/sk-sk/article/prelat-na-50-vyroci-iese-posvacovat-pracu-premienat-svet-vedenie-s-krestanskym-zmyslom/

	Prelát na 50. výročie IESE: ,,Posväcovať prácu, premieňať svet: vedenie s kresťanským zmyslom

