
opusdei.org

Pracovať svedomito

Pre toho, kto chce byť svätý,
nestačí iba pracovať: musí
pracovať dobre a usilovne, musí
sa vedieť vyrovnávať s
neúspechmi a vo svojich
každodenných činnostiach sa
cvičiť v čnostiach, ako je napr.
trpezlivosť a láska. Nový
redakčný článok o posväcovaní
práce.

24.06.2019

Ak chceme skutočne posväcovať
prácu, musíme nutne plniť prvú
podmienku: pracovať dobre a



poctivo po stránke ľudskej i
nadprirodzenej.1

V predchádzajúcom článku sme už
videli, že pracovať z 
nadprirodzeného dôvodu je niečo
ako duša posväcovania práce.2 Teraz
sa zamyslíme nad tým, že matériou,
ktorú táto duša oživuje, je dobre
urobená práca, pretože
nadprirodzený dôvod – ak je láska k
Bohu a blížnym skutočná –
nevyhnutne vyžaduje, aby sme sa
snažili pracovať čo najlepšie.

Zvlášť by sme mali mať na mysli, že
podľa učenia svätého Josemaríu
predpokladá posväcovanie bežnej
práce jej dobré vykonanie, precíznosť
a vzorné plnenie si pracovných a
spoločenských povinností. Znamená
to pracovať svedomito, zodpovedne,
vytrvalo, s láskou a starostlivo.

Ak chceme, aby bolo učenie
zakladateľa Opus Dei pre nás
prínosné, je dobré všimnúť si, že keď



hovoríme „pracovať dobre“, myslíme
tým predovšetkým pracovnú
činnosť, nie pracovný výsledok.

Môže sa totiž stať, že pracujeme
dobre a predsa práca dopadne zle, či
už pod vplyvom nechceného
pochybenia, alebo kvôli príčinám,
ktoré sme nezapríčinili. V takých
prípadoch – a stávajú sa často – sa
jasne ukáže, kto pracuje v
kresťanskom duchu a kto sa ženie
hlavne za úspechom. Pre toho
prvého má význam predovšetkým
samotná pracovná činnosť; a hoci
nedosiahne dobrý výsledok, vie, že
nič z toho, čo sa snažil urobiť dobre z
lásky k Bohu a z túžby spolu
vykupovať s Kristom, nevyšlo
nazmar; nesťažuje si na protivenstvá,
snaží sa ich prekonať a berie ich ako
príležitosť k užšiemu zjednoteniu sa s
Pánovým krížom. Pre toho druhého
je naopak neúspechom všetko, čo sa
mu nepodarí. Ten, kto takto zmýšľa,



nikdy nepochopí, čo znamená
posväcovať prácu.

Pracovať svedomito znamená
pracovať bezchybne z
nadprirodzeného dôvodu.
Neznamená to pracovať dobre a
„potom“ pridať nadprirodzený
dôvod. Ide o niečo oveľa hlbšie: o
lásku k Bohu, ktorá má kresťana viesť
k tomu, aby robil svoju prácu čo
najlepšie; nemôžeme ponúkať
Pánovi niečo, čo by nebolo – hoci aj
v rámci obmedzených ľudských
možností – dokonalé, bez chyby, čo
by aj v najmenších detailoch
nebolo vykonané starostlivo. Boh
neprijíma žiadnu fušerskú prácu.
Nenoste mi nič, čo by malo chybu,
pripomína nám Sväté Písmo,
pretože by to bolo nehodné
Hospodina.3

Ak sa človek snaží takto žiť, potom sa
obvykle práca vydarí a dosiahne
dobré výsledky. Navyše, často sa



stáva, že ten, kto sa snaží posväcovať
prácu, vynikne odborne medzi
svojimi kolegami, pretože láska k
Bohu vedie k tomu, aby sa človek 
vždy a s radosťou prekonával v
povinnostiach a v obetách.4 Nikdy
však nesmieme zabúdať a oplatí sa
opakovať to -, že Boh niekedy
dopúšťa protivenstvá a neúspechy,
aby sme si očistili svoje úmysly a
mali podiel na Pánovom kríži.
Neznamená to však, že sme pracovali
zle a svoju prácu sme neposvätili.

Ľudské čnosti v práci

Dobre odvedená práca uvádza do
praxe čnosti utvárané láskou. Je to
prepojenie celého radu čností,
ktoré nám pomáhajú posväcovať
našu prácu: sila, aby sme vytrvali
v práci napriek prirodzeným
ťažkostiam a nenechali sa nikdy



premôcť vyčerpanosťou z návalu
práce: striedmosť, aby sme
dokázali prekonávať pohodlnosť a
sebectvo, spravodlivosť, aby sme si
plnili svoje povinnosti voči Bohu,
spoločnosti, rodine, kolegom;
múdrosť, aby sme vždy spoznali,
čo je vhodné urobiť a bez otáľania
sa vrhli do činnosti... A to všetko,
znovu to opakujem, z lásky.5

Všetky čnosti sú potrebné, pretože
tvoria akýsi pletenec, ktorého vlákna
sa navzájom spevňujú. Je v nich však
istý poriadok: jednotlivé vlákna sa
vpletajú postupne, ako keď sa tká
koberec.

Nakoľko prvou podmienkou je
pracovať, a to dobre, je pochopiteľné,
prečo náš zakladateľ zdôrazňuje dve
ľudské čnosti – pracovitosť a
usilovnosť – splývajúcu v jednu
jedinú: do úsilia využívať tie
talenty, ktoré každý človek dostal
od Boha.6



Tak ako v podobenstve z evanjelia aj
nám Pán zveril talenty potrebné na
splnenie poslania, ktoré spočíva v
tom, že ho máme vkladať do vnútra
ľudských činností tým, že budeme
posväcovať svoju prácu. Nemôžeme
si počínať ako onen lenivý a zlý7

sluha, ktorý talent zakopal. Boh chce,
aby sme z lásky k nemu zúročili dary,
ktoré nám dal. Preto musíme
pracovať usilovne a vytrvalo,
starostlivo, kvalitne, s vynaložením
maximálneho úsilia.

Pracovitosť a usilovnosť vedú k tomu,
aby sme sa zaoberali tým, čo je
potrebné, a nie tým, čo sa nám práve
chce. Pracovitý človek využíva čas,
ktorý nie sú peniaze, ale oslava
Boha. Robí to, čo má, a robí to s
presvedčenia, nie z rutiny, alebo
aby niečím zaplnil čas, ale ako
výsledok starostlivého a
premysleného uváženia. Preto je
usilovný. Normálne použitie tohto
slova diligente pochádza zo slovesa



diligo, čo znamená milovať,
oceňovať, voliť ako výsledok
starostlivej pozornosti. Nie je
usilovný ten, kto sa ponáhľa, ale
ten, čo pracuje s láskou a dobre.8

Je potrebné bojovať s lenivosťou,
hlavnou nečnosťou a matkou
všetkých nerestí.9 Jednou z podôb
lenivosti je naťahovanie plnenia si
povinností,10 odkladanie toho, čo je
náročné a uprednostňovanie vecí,
ktoré sú príjemnejšie alebo menej
náročné. Neodkladaj svoju prácu
na zajtra11 radí svätý Josemaría.
Niekedy sa totiž uchyľujeme k
falošným výhovorkám a sme príliš
pohodlní, zabúdame na svoju
zodpovednosť, ktorú nesieme na
svojich bedrách, uspokojíme sa s
tým, že sa zbavíme nejakej
povinnosti, necháme sa učičíkať
nejakými rozumovými dôvodmi,
aby sme mohli sedieť so
založenými rukami, a zatiaľ diabol
a jeho spojenci si dovolenku nikdy



neberú.12 Neslúžime Bohu verne, 
keď sa o nás bude hovoriť, že sme
neúspešní, nesolídni,
ľahkomyseľní, neporiadni, leniví,
neužitoční.13

Odborná práca je priestorom na
uplatňovanie všetkých ľudských
čností napodobňovaním rokov, ktoré
Ježiš strávil v Nazarete. Pokoj a
poriadok, radosť a optimizmus, sila a
stálosť, vernosť, pokora a miernosť,
veľkodušnosť a všetky ostatné čnosti,
ktoré tu všetky ani nemôžeme
spomenúť, robia z práce úrodnú
pôdu, ktorá sa pôsobením milosti
premení na plody.

Bez každodenného boja o čnosti sa
ľahko môžeme dopustiť chyby tých
ľudí, ktorí sa pokladajú za
„praktizujúcich“ kresťanov, pretože
sa zúčastňujú na náboženských
obradoch a trochu sa modlia, ale
pritom nechávajú svoj život plynúť
viac – menej bez zásad, na hranici



kresťanskej morálky, dopúšťajú sa
prehreškov proti spravodlivosti,
pravde, poctivosti...

Takáto práca nie je Bohu milá a nedá
sa povedať, že bola dobre vykonaná a
posvätená, hoci by z ľudského
hľadiska priniesla výborné výsledky
a technicky by bola dokonalá. Svätý
Josemaría stále hovoril, že máme pri
práci uplatňovať vieru – že máme byť
jej stelesnením! A jednotu života.
Toto môžeme dosiahnuť pomocou
ľudských čností, ktorým dáva formu
láska.

Samotné úsilie bez lásky na
posvätenie práce nestačí, pretože
láska – nadprirodzená láska k Bohu a
k dušiam- je podstatou svätosti.
Kresťan môže byť veľmi úspešný, ak
mu však chýba láska, svoju prácu
neposväcuje. V skutočnosti sa ani
nedá povedať, či pracuje dobre,
pretože láska je v čnostiach, a jej
neprítomnosť sa skôr alebo neskôr



prejaví v ich úpadku: v
nespravodlivosti, averzii, v hneve, v
závisti...

Láska k Bohu nie je nečinný cit. Je to
úkon božskej čnosti lásky, ktorá by
mala spolu s vierou a nádejou
vládnuť v živote Božieho dieťaťa cez
uplatňovanie ľudských čností. Iba tak
sa môžeme zjednotiť s Kristom, ktorý
je dokonalý Boh a dokonalý človek.

Malé veci

Kresťanské čnosti sa pri práci
prejavujú a rozvíjajú väčšinou
prostredníctvom malých vecí.
Samotná pracovitosť, ktorá je pri
práci nutná kvôli ostatným čnostiam,
neznamená iba veľa pracovať.
Nesmieme zabúdať, že zanedbávanie
detailov, môže byť to isté ako
pracovať bez oddychu a žiť ako
perfektný lenivec.14 Táto čnosť môže



stratiť svoju jedinečnú hodnotu, ak
nebudeme dbať na poriadok, do
ktorého sa nám možno nechce, na
dochvíľnosť v začatí a dokončení
práce, ak budeme zanedbávať
starostlivosť o rodinu a apoštolské
činnosti pod zámienkou, že nás práca
príliš vyčerpáva. Pred týmto
nebezpečenstvom nás ochráni
starostlivosť o malé veci: zachováme
si tak čistotu úmyslu, pretože veľa
detailov zažiari iba pred Bohom.

Svätý Josemaría hovorieval, že
svätosť nespočíva v tom, že každý
deň robíme náročnejšie veci, ale v
tom, že ich každý deň robíme s
väčšou láskou. Tajomstvom
každodennej lepšie vykonanej práce
sú malé veci: detaily , ktoré sú
dostupné pre Božie dieťa, a ktoré
dokonale završujú našu prácu.

Niečo iného je„perfekcionizmus“,
nedostatok, pri ktorom sa človek
snaží o dokonalosť pracovných



výsledkov pre ňu samotnú. Tento
nedostatok v sebe skrýva
deformované ľudské čnosti, ukážku
toho, že sa vytratila celková vízia, cit
pre rozvážnosť, ktorý niekedy
upozorňuje na to, že lepší je
nepriateľom dobrého: snaha
dosiahnuť niečo lepšie môže totiž
viesť k zanedbaniu iných
požiadaviek na dobre vykonanú
prácu, napr. dokončiť ju včas.
Perfekcionizmus je náhradou
dokonalosti, prezrádza sebalásku a
domýšľavosť a je potrebné bojovať s
ním pomocou kresťanskej pokory,
ktorá dokáže rozpoznať vlastné
obmedzenia a dôverovať v Boha.

On stvoril všetko z lásky a jeho dielo
je dokonalé: Dei perfecta sunt opera.15

Naša práca je spoluprácou na
stvoriteľskom diele16 a má byť tiež
dokonalá do tej miery, v akej to s
pomocou Božou závisí od našich síl.



Svedomitosť v malých veciach je
charakteristikou božského spôsobu
práce Božieho dieťaťa, pretože je
prejavom dokonalosti lásky. Je
dôležité, aby sme sa naučili byť pri
práci kontemplatívni, pretože tak,
ako Boh videl, že to, čo stvoril, bolo
dobré17, pozeral na odraz svojej
Lásky a Pravdy v tom, čo stvoril -,
bude aj naša práca dobrá a stane sa
prostriedkom na kontempláciu ( s
nekonečným rozdielom obsiahnutým
v tejto analógii), pokiaľ bude nielen
do detailu vypracovaná, ale tiež
vykonaná s mravnou
bezúhonnosťou. Tak sa práca stane
modlitbou, a to modlitbou
kontemplatívnou, pretože dobre a
láskyplne vykonaná práca umožňuje
nájsť ono božské niečo, ktoré sa
skrýva v drobnostiach.18 Preto náš
Otec vychádzal z toho, že keď nejaký
kresťan s láskou vykonáva tú
najmenej významnú každodennú
činnosť, prekypuje jeho skutok
Božím významom.19



Naučiť sa dobre pracovať

Nádherná panoráma, ktorá sa pred
nami otvára, má byť v našom živote
uvedená do praxe. Nestačí iba
chcieť niečo robiť dobre, ale je
potrebné vedieť to urobiť dobre.20

Slúžiť Bohu a ostatným prácou si
vyžaduje prípravu a okrem
technických schopností aj schopnosti
mravné, ľudské a kresťanské.

Ak chceme byť užitoční, musíme
slúžiť: tieto slová nám svätý
Josemaría kládol na srdce, aby sme
nezabudli, že na to, aby sa človek stal
dobrým lekárom alebo dobrou
gazdinou, nestačí iba „dobrá vôľa“,
ale aj vedomosti a čnosti. Neverím v
dobrý úmysel človeka, ktorý sa
nesnaží dosiahnuť potrebné
znalosti, aby správne splnil zadané
úlohy.21



„Odborná formácia“ potrebná na
posväcovanie práce nespočíva iba v
niekoľkých predchádzajúcich
teoretických poznatkoch: sú
potrebné ľudské čnosti utvárané
láskou. Práve preto trvá odborná
formácia celý život a dennodenne sa
prehlbuje snahou o rast v
kresťanských čnostiach. Nestačí iba
úsilie získať tieto čnosti, ale je
potrebné naučiť sa podľa nich žiť. 
Discite benefacere,„učte sa konať
dobro“. Je potrebné konať
pravidelne i vhodné skutky –
úprimnosti, pravdivosti,
vyrovnanosti, pokoja, trpezlivosti –
pretože iba skutkami sa prejavuje
láska a nemožno Boha milovať len
slovami, ale skutočným činom.21

Táto formácia prebieha výborne v
osobnom duchovnom vedení. Ak si
dokážeme otvoriť dušu dokorán,
môžeme dostať presné rady –
niekedy aj odporúčania ohľadom
mravných povinností alebo záväzkov



vo svedomí -, pretože Duch Svätý
poskytuje cez tento prostriedok svoje
svetlo a milosť. Tak isto by sme mali
byť ochotní prijímať túto formáciu aj
v práci a poučiť sa z toho, na čo nás
upozornia ľudia okolo nás. Na to, aby
sme dokázali prijať vlastné
obmedzenia a pomoc iných, aby sme
neboli ješitní, domýšľaví a samoľúbi,
je potrebná pokora a prostota.

Pracovné nadšenie

Veľmi užitočnou vnútornou
dispozíciou na to, aby sme sa naučili
pracovať, je zápal pre prácu. Je však
dôležité mať správnu, nefalšovanú
predstavu o tom, aký má byť tento
zápal u kresťana, aby sme ho
neobmedzili iba na prirodzený sklon.

Striktne vzaté je to túžba slúžiť 
svojou prácou Bohu a ostatným,
túžba prispievať vlastnou odbornou



činnosťou k ľudskému pokroku,
dávať mu kresťanský zmysel a
spoločnosť prežiariť kresťanským
duchom. V tom tkvie jadro zápalu
Božieho dieťaťa pre prácu: prebúdza
v ňom zápal pre vykonávanú prácu,
napĺňa ho nadprirodzenou nádejou a
udržuje pri živote snahu premeniť
každodennú prózu na báseň, na
hrdinský epos.23

Tie najobyčajnejšie činnosti už nie sú
monotónnym sledom opakujúcich sa
skutkov, tak ako nimi neboli ani v
životoch Ježiša, Márie a Jozefa v
Nazarete. V dobre vykonanej práci
objavujeme novú dimenziu a tešíme
sa z prítomnosti Boha, ktorý ju
schvaľuje a prijíma ako obetu.

Pre Božie dieťa nie je zápal pre prácu
iba nejakou záľubou alebo
rozmarom. Je to túžba vykonať
prácu, od ktorej Boh očakáva, že
bude posvätená a že prinesie plody.
Preto existuje profesionálne



povolanie, ktoré je dôležitou súčasťou
povolania nadprirodzeného. Božiu
vôľu však nezistíme iba podľa
osobných sklonov a schopností – s
ktorými sa samozrejme počíta -, ale
aj podľa situácie, v ktorej sa
nachádzame pôsobením Božej
prozreteľnosti, konkrétne podľa
našich povinností a zverenej práce.

Celý tento súhrn faktorov tvorí
profesionálne povolanie, a nazýva sa
„povolanie“, pretože naozaj
predstavuje Božiu výzvu zvoliť si
podľa osobných okolností čo
najvhodnejšiu pracovnú činnosť ako
predmet posväcovania a apoštolátu.

V tejto súvislosti je vidieť , ako veľmi
sa od pracovného nadšenia líši
choroba, ktorej hovoríme chorobná
pracovitosť. To prvé je láska k práci
ako prostriedok posväcovania a
apoštolátu, to druhé je otročenie
modle, ktorú sme si určili za cieľ;
môže sa to stať nechtiac, keď



nebudeme naprávať svoj úmysel a
namiesto toho sa budeme snažiť o
hmotné ciele a hľadať uspokojenie v
úspechu.

Svätý Josemaría pred týmto
nebezpečenstvom varuje: postav
svoje zamestnanie na miesto, ktoré
mu patrí: predstavuje výlučne
prostriedok, ako prísť k cieľu;
nikdy ho nemožno pokladať, ani
zďaleka, za to najpodstatnejšie.
Koľko „chorôb“ z povolania
zabraňuje spojeniu s Bohom!24

Naučiť sa dobre pracovať znamená
tiež naučiť sa vyhradiť práci jej
náležité miesto, ktoré je dôležité,
pretože je osou posväcovania v
bežnom živote, ale aj tak je to len
prostriedok.

Dobre pracujúceho človeka poznať
podľa práce. Svätého Jozefa poznali



všetci ako tesára, Ježiša ako
tesárovho syna, fabri filius25 a tiež
ako tesára.26 Nezachovalo sa nám nič
z ich usilovnej, usporiadanej a
radostnej práce, žiadna vec, ktorú
vyrobili, kvalitne a tak dobre, ako im
to dovoľovalo pracovné náradie....,
zatiaľ čo Panna Mária sa rovnakým
spôsobom starala o domácnosť.
Dochovala sa nám však Ježišova
vykupiteľská láska, s ktorou túto
prácu vykonával, spolu s láskou
Márie a Jozefa, ktorí s ním boli jedno
srdce a jedna duša. V tom tkvie
podstata posväcovania práce.

_____________________________

Vyhňa, č. 698.
Por. Cesta, č. 359.
Boží priatelia, č. 55
Brázda, č. 527.
Boží priatelia, č. 72.
Tamtiež, č. 81.
Mt 25, 26.
Boží priatelia, č. 81.

• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 



Brázda, č. 505. Por.
Katechizmus katolíckej cirkvi, č.
1866.
Svätý Tomáš Akvinský, S. Th. II-
II, q. 54, a. 2, ad 1.
Cesta, č. 15.
Boží priatelia, č. 62.
Tamtiež.
Brázda, č. 494.
Dt 32, 4 (Vg).
Por. Katechizmus katolíckej
cirkvi, č. 2427.
Gen 1, 10 a nasl.
Rozhovory, č. 116.
Tamtiež, č. 116.
Ísť s Kristom, č. 50.
Tamtiež.
Boží priatelia, č. 91.
Ísť s Kristom, č. 50.
Brázda, č. 502.
Mt 13,55.
Por. Mk 6,3.

• 

• 

• 
• 
• 
• 
• 
• 

• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/pracovat-svedomito/
(29.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/pracovat-svedomito/
https://opusdei.org/sk-sk/article/pracovat-svedomito/

	Pracovať svedomito

