
opusdei.org

Práca a
kontemplácia (II)

Druhá časť článku o tom, ako
možno zmeniť prácu a
každodenné činnosti na
kontemplatívnu modlitbu,
vychádzajúc z učenia svätého
Josemaríu.

01.05.2011

Ako išli ďalej, vošiel do ktorejsi
dediny, kde ho prijala do domu istá
žena, menom Marta. Tá mala
sestru menom Máriu, ktorá si
sadla Pánovi k nohám a počúvala
jeho slovo. Ale Marta mala plno



práce s obsluhou. Tu zastala a
povedala: „Pane, nedbáš, že ma
sestra nechá samu obsluhovať?
Povedz jej, nech mi pomôže!" Pán
jej odpovedal: „Marta, Marta,
staráš sa a znepokojuješ pre
mnohé veci, a potrebné je len
jedno. Mária si vybrala lepší
podiel, ktorý sa jej neodníme . [1]

Pri postavách Márie a Marty sa v
dejinách častokrát poukazovalo na
to, že reprezentujú dva odlišné
životné štýly – kontemplatívny a
aktívny – pričom ten prvý sa
považoval za dokonalejší, v súlade s
Pánovými slovami: Mária si vybrala
lepší podiel .

Zvyčajne sa tieto pojmy vzťahovali
na rehoľné povolania, pričom
kontemplatívny život sa všeobecne
chápal ako odčlenenie sa od
materiálneho sveta s úmyslom
zasvätiť sa modlitbe, aktívny život
zasa viedli tí, ktorí sa venovali



šíreniu kresťanskej náuky,
starostlivosti o chorých a ďalším
skutkom milosrdenstva.

Takáto perspektíva dvoch životných
štýlov v priebehu dejín umožňovala
akceptovať, že je možné viesť
kontemplatívny spôsob života aj
uprostred činnosti. V klasickom slova
zmysle sa to však nevzťahovalo na
bežných veriacich v ich pracovných,
rodinných či spoločenských
aktivitách, skôr sa tým mysleli
apoštolské aktivity a skutky
milosrdenstva tých, ktorí žili svoje
rehoľné povolanie.

Sv. Josemaría poukázal na ďalší
význam slov, ktoré Kristus adresoval
Marte, pri ktorom sa stráca
protirečenie medzi kontempláciou a
čo možno najdokonalejším
vykonávaním profesionálnej práce a
bežných kresťanských povinností.

V prvej časti tohto článku sme
uvažovali o zmysle kresťanskej



kontemplácie, o tej jednoduchej
modlitbe mnohých duší, ktoré s
veľkou láskou a poddajnosťou voči
Duchu Svätému, hľadajú cesty ako sa
vo všetkom stotožniť s Kristom, sú
Duchom Svätým vedené, aby
prenikali do hĺbok dôverného života
Boha, do jeho diel a plánov, s
múdrosťou, ktorá neustále rozširuje
ich srdcia i mysle. Je to modlitba v
ktorej ,,slová sú už zbytočné,
pretože jazyk sa už nevie vyjadriť;
rozum ostáva pokojný. Už sa
nehovorí, iba nazerá. Duša sa dá
do spevu a spieva novú pieseň,
pretože cíti a vie, že Boh na ňu
stále a s láskou hľadí.“ [2]

Pozrime sa na tri možné situácie, v
ktorých sa môže uskutočňovať
kontemplácia. Najskôr sú to chvíle,
ktoré sú výlučne venované modlitbe,
ďalej keď sa zaoberáme činnosťami,
ktoré si nevyžadujú úplnú
koncentráciu mysle, a nakoniec je to
práca samotná, pri ktorej je potrebné



sa naplno sústrediť. Tieto tri oblasti
spoluvytvárajú život kontemplácie,
pričom ľudská duša uprostred
každodenných činností súčasne
prebýva na nebi i zemi, ako hovoril
sv. Josemaría.

V modlitbe a iných úkonoch
zbožnosti

O kontempláciu treba prosiť Boha a
usilovať sa o ňu predovšetkým v
úkonoch zbožnosti, ktoré sú svetlými
medzníkmi každého dňa, obzvlášť vo
chvíľach výlučne venovaných
rozjímavej modlitbe.

,,Et in meditatione mea exardescit
ignis“ - a v mojej modlitbe sa
roznieti oheň.– V tom je zmysel
modlitby – stať sa vatrou, živou
pochodňou, ktorá dáva teplo a
svetlo.“ [3] Chvíle dobre strávenej
rozjímavej modlitby sú akoby
kotlom, ktorý šíri svoje teplo do tých
najrozličnejších okamihov nášho
dňa.



Každodenná vernosť rozjímavej
modlitbe umožňuje človeku, aby sa
stal kontemplatívnou dušou
uprostred sveta počas celého dňa.
Vyžaduje si to úsilie o zachovanie si
ducha uzobranosti počas rozjímavej
modlitby, vytrvalý dialóg s Pánom,
niekedy rozjímajúc nad pasážami z
Evanjelia alebo nad knihou, ktorá
pomáha sústrediť myseľ a srdce na
Boha. Vyžaduje si to bojovať s
rozptýlenosťou, pokoru začínať
znova a znova, nespoliehajúc sa pri
tom na vlastné sily, ale iba na Božiu
milosť.

Sv. Josemaría nás učí, ako sa máme
usilovať o kontempláciu vo chvíľach
rozjímavej modlitby: kontemplovať
Kristov život, nazerať naňho v
Eucharistii, viesť dialóg s Tromi
Božskými Osobami prostredníctvom
Kristovho Najsvätejšieho
Človečenstva, ísť k Ježišovi s
pomocou Márie... V rozjímavej
modlitbe sa nemôžeme uspokojiť len



s ústnymi modlitbami, aj keď nám
niekedy príde vhod ich viacnásobné
opakovanie, vždy ich však budeme
považovať len za vstupnú bránu ku
kontemplácii.

Je to podobné ako v medziľudských
vzťahoch, keď sa stretnú dvaja
priatelia, obyčajne začnú rozhovor
niekoľkými úvodnými konvenčnými
frázami. Týmto sa však ich
komunikácia nevyčerpáva. Rozhovor
sa nevyhnutne stáva osobnejším, až
natoľko, že slová sa stávajú
prebytočnými, pretože dospeli k
hlbokému vzájomnému
porozumeniu a dôvernej
familiárnosti. O to viac to platí vo
vzťahu k Bohu. ,,Začíname s
ústnymi modlitbami...Najskôr
začneme jednou strelnou
modlitbou, potom pridáme ďalšiu
a ďalšiu...až sa nám bude naša
vrúcnosť zdať nedostačujúca,
pretože slová už nestačia...a
nastane dôverné prebývanie v



Božej prítomnosti, neprestajné a
neunavujúce nazeranie na Boha“
[4] .

Pri práci a iných činnostiach

Kontemplácia sa neobmedzuje len na
chvíle venovanej rozjímavej
modlitbe. Možno k nej dospieť počas
celého dňa, v bežných činnostiach,
keď vykonávame to, čo je potrebné
urobiť, pričom si to nevyžaduje našu
úplnú pozornosť, alebo počas
prestávok v práci.

Kontemplovať Boha môžeme aj keď
kráčame po ulici, keď vykonávame
niektoré rutinné rodinné či
spoločenské povinnosti, keď robíme
niečo, čo sa dá hravo zvládnuť, keď si
dáme pauzu v nejakej činnosti, keď
jednoducho na niečo čakáme...

Tak ako nás strelné modlitby počas
rozjímavej modlitby môžu viesť ku
kontemplácii, podobne aj hľadanie
Božej prítomnosti v rôznych



činnostiach vedie ku
kontemplatívnemu životu, dokonca
veľmi intenzívnemu, ako to Boh
umožnil zakúsiť sv. Josemaríovi. ,,Je
to nepochopiteľné, poznám
niekoho, kto dokáže byť aj chladný
(napriek jeho bezhraničnej viere) v
blízkosti božského ohňa
svätostánku. A potom, neskôr, na
ulici, v hluku všetkých tých áut,
električiek, ľudí, dokáže celý
vzplanúť šialenou láskou k Bohu“ 
[5] .

Takéto chvíle sú výsostne Božím
darom, a dostať ho môžeme len keď
po ňom naozaj aj túžime vo svojom
srdci, a keď mu vykonávanou
činnosťou nekladieme prekážky.
Prekážkou býva rozptýlenosť,
nesústredenosť zmyslov, keď
dovolíme, aby nás ovládala
zvedavosť, keď sa nechávame unášať
prúdom daromných myšlienok,
blúdiacej predstavivosti a rojčením.
Jednoducho keď nerobíme to, čo



máme robiť, keď sa nesústreďujeme
na to, čo robíme [6] . Kontemplatívny
život si vyžaduje vnútorné
umŕtvovanie, sebazápor z lásky k
Bohu, aby On mohol kraľovať v
našich srdciach, aby bol
východiskovým bodom našich
myšlienok a pohnútok.

Kontemplácia v každodennej práci
a prostredníctvom nej

Vieme, že v modlitbe sa nemôžeme
uspokojiť len so strelnými
modlitbami, čítaním duchovnej
literatúry či meditáciou, ale že sa
potrebujeme usilovať o dialóg s
Bohom a s pomocou jeho milosti
dospieť ku kontemplácii. Takisto aj v
práci, ktorá sa má zmeniť na
modlitbu, je nepostačujúce, aby sme
ju obetovali na začiatku a poďakovali
sa po jej ukončení, aby sme si počas
práce viackrát pripomenuli toto
obetovanie v zjednotení s obetou
svätej omše. Toto všetko je síce veľmi



milé Bohu, ale Božie dieťa má byť
odvážnejšie a ašpirovať na viac:
pracovať tak, ako Ježiš v Nazarete, v
spojení s Ním, aby sme vďaka
nadprirodzenej láske, s ktorou
pracujeme, mohli kontemplovať
Boha, ktorý je Láska [7] .

Sv. Josemaría charakteristickým
spôsobom sústavne pripomínal, že
kontemplácia je možná nielen počas
činnosti, ktorú vykonávame, ale aj
prostredníctvom toho, čo Boh chce,
aby sme urobili, v úlohách a
prostredníctvom úloh, aj keď si tieto
vyžadujú úplnú sústredenosť.
Prízvukoval, že ak sa budeme
usilovať, príde chvíľa, keď už
nebudeme schopní rozlišovať medzi
kontempláciou a činnosťou, keď tieto
dva pojmy splynú v mysli a vo
vedomí do jedného.

Tomuto chápaniu kontemplácie
napomáha aj výklad sv. Tomáša
Akvinského: ,,keď z dvoch vecí tá prvá



je príčinou tej druhej, pozornosť duše
voči druhej neobmedzuje ani
nezmenšuje pozornosť voči prvej... A
keďže svätí vnímajú Boha ako príčinu
všetkých vecí, ktoré budú
uskutočňovať alebo poznávať, ich
úsilie o vnímanie rozumných vecí
alebo o kontemplovanie či
vykonávanie iných činností, nijako
neprekáža kontemplácii Boha, čo platí
aj v obrátenom poradí“ [8] . Preto ak
sa chceme usilovať o dar
kontemplácie, musí sa Boh stať
cieľom všetkých našich činností,
vykonávať ich máme nie preto, aby
sme sa ľuďom páčili, ale Bohu,
ktorý skúma naše srdcia [9] .

Keďže kontemplácia je akousi
predchuťou oblažujúceho videnia,
konečného cieľa nášho života,
akékoľvek činnosti, ktoré sú súčasťou
Božej vôle pre nás (vrátane
pracovných, rodinných a
spoločenských povinností), sa môžu
stať priestorom pre kontempláciu.



Inými slovami, pretože akúkoľvek z
týchto činností možno uskutočňovať
pre lásku k Bohu a z lásky k Bohu,
môžu sa tiež stať aj prostriedkami
kontemplácie, čo nie je nič iné, než
obzvlášť dôverná forma spoznávania
a milovania Boha.

Boha môžeme kontemplovať v
činnostiach uskutočňovaných z lásky
k nemu preto, lebo táto láska
participuje na nekonečnej Láske,
ktorou je Duch Svätý, ktorý skúma
všetko, aj Božie hlbiny [10] . Kto
pracuje z lásky k Bohu si uvedomuje
(bez toho, aby sa nechal rozptyľovať),
že miluje pritom ako pracuje, láskou,
ktorú Duch Svätý rozlieva do sŕdc
Božích detí v Kristovi [11] . ,,Boha
spoznávame nielen pozorovaním
divov prírody, ale aj skúsenosťou
našej vlastnej práce, nami
vynaloženého úsilia“ [12] .

Boha môžeme tiež kontemplovať
prostredníctvom práce preto, lebo ak



je táto práca urobená z lásky, je
odvedená z najväčšou možnou
dokonalosťou za daných okolností,
odráža božskú dokonalosť tak, ako to
bolo v práci samotného Krista.
Nemusí to nevyhnutne byť dobrá
práca z ľudského hľadiska, je to
dobrá práca z hľadiska Božieho.
Môže sa stať, že ľudské kritériá ju
označia za neúspech či zlyhanie, v
Božích očiach to však bude dobre
odvedená práca – urobená so
správnym úmyslom, v duchu služby,
s praktizovaním cností: jedným
slovom ľudsky i nadprirodzene
dokonalá. Takto uskutočňovaná
práca je prostriedkom kontemplácie.
A tak vidíme, že kontemplácia je
možná v činnostiach a
prostredníctvom činností, ktoré si
vyžadujú plnú koncentráciu mysle,
príkladom môže byť aj štúdium alebo
vyučovanie.

Kresťan pracujúci z lásky k Bohu
pracuje v živom spojení s Kristom.



Naša práca sa tak stáva Božím
dielom, operatio Dei , preto je
prostriedkom kontemplácie. K tomu
však nestačí, aby sme boli v Božej
milosti, a aby naša práca bola
morálne akceptovateľná. Musí tiež
byť preniknutá heroickým duchom
lásky, vykonávaná s heroickými
cnosťami a božským spôsobom, pri
ktorom Duch Svätý udeľuje svoje
dary tým, čo sú poddajní voči jeho
pôsobeniu.

* * *

Kontemplácia v každodennom živote
dáva dušiam zakúsiť predchuť
konečného zjednotenia sa s Bohom v
nebi. Vedie nás k tomu, aby sme
pracovali so stále väčšou láskou,
roznecuje v nás túžbu vidieť ho
nielen prostredníctvom
vykonávaných činností, ale tvárou v
tvár. Začíname žiť ako zajatci, väzni.
A zatiaľ čo pracujeme ako
najdokonalejšie vieme (pri všetkých



chybách a obmedzeniach) na
úlohách vyplývajúcich z danej
situácie alebo povinností, naša duša
túži sa oslobodniť. „Je priťahovaná
k Bohu ako železo k magnetu;
začíname milovať Ježiša oveľa
účinnejšie, so sladkým úžasom... Je
to nový spôsob existencie na tejto
zemi, spôsob, ktorý je božský,
nadprirodzený, nádherný.
Spomeňme si na španielskych
spisovateľov 15. Storočia a možno
aj nám sa zachce vychutnať si v
tichosti túto pravdu: Už nežijem
ja, ale vo mne žije Kristus! (por.
Gal 2,20)“ [13] .

F.J. Lopez Diaz

[1] Lk 10, 38-42.

[2] Sv. Josemaría, Boží priatelia , 307.

[3] Sv. Josemaría, Cesta , 92.

[4] Sv. Josemaría, Boží priatelia , 296.



[5] Sv. Josemaría, Apuntes íntimos,
673. Citované v A. Vázquez de Prada, 
Zakladateľ Opus Dei , l. diel, str. 420.

[6] Por. Sv. Josemaría, Cesta , 815.

[7] Por. 1.Jn. 4,8

[8] Sv. Tomáš Akvinský, Summa
Theologiae , Suppl. q. 82, a. 3 ad 4.

[9] 1 Sol. 2,4.

[10] 1 Kor. 2,10.

[11] Por. Rim. 5,5.

[12] Sv.Josemaría, Ísť s Kristom , 48.

[13] Sv. Josemaría, Boží priatelia ,
296-297.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/praca-a-kontemplacia-ii/

(11.12.2025)

https://opusdei.org/sk-sk/article/praca-a-kontemplacia-ii/
https://opusdei.org/sk-sk/article/praca-a-kontemplacia-ii/

	Práca a kontemplácia (II)

