
opusdei.org

Práca a
kontemplácia (I)

Čo mal sv. Josemaría na mysli,
keď hovoril, že naša práca sa
môže stať kontemplatívnou
modlitbou? Prvý zo série
článkov o posväcovaní našej
každodennej práce.

13.01.2010

„V dnešnej úvahe by som vás chcel
presvedčiť, že je potrebné naučiť sa
zhovárať so svojím Bohom, a to
neustále, po celý deň, v spoločnosti i
v práci. Je to jediný spôsob ako verne
nasledovať nášho Majstra.“[1]



Pre ľudí, ktorých Boh povolal hľadať
svätosť uprostred sveta, snaha
premieňať prácu na modlitbu a mať
kontemplatívneho ducha je určite
jediný spôsob ako to dosiahnuť.
Pretože „buď sa naučíme hľadať Boha
v našom každodennom živote alebo
ho nikdy nenájdeme.“ [2]

Skúsme sa pozrieť bližšie na tento
dôležitý bod učenia sv. Josemaríu. V
nasledujúcom článku sa zameriame
na to, čím je kontemplácia. V ďalších
článkoch tejto série sa budeme
podrobnejšie venovať významu
kontemplatívneho života v práci a
pri našich každodenných
činnostiach.

Ako Ježiš v Nazarete a prví
kresťania

Objavovanie Boha v bežných
činnostiach každého dňa dodá
nášmu životu jedinečnú hodnotu a
pravý zmysel. Ježišov skrytý život v
Nazarete zahŕňal „roky intenzívnej



práce a modlitby, roky, počas ktorých
Ježiš viedol obyčajný život, dalo by sa
povedať taký, aký žijeme i my, život,
ktorý bol zároveň ľudský i
božský.“[3] Tým nás učí, že náš
profesionálny, rodinný a spoločenský
život nie je prekážkou k neustálej
modlitbe,[4] ale práve naopak – je
príležitosťou byť bližšie a bližšie k
Bohu, až dospejeme k bodu, keď už sa
nedá rozlíšiť medzi prácou a
modlitbou.

Prví kresťania šli touto cestou
modlitby v každodennom živote
nasledujúc Krista. „Pri chôdzi i pri
rozhovore, pri odpočinku i pri práci
a čítaní sa veriaci kresťan modlí,“[5]
píše autor z druhého storočia. O pár
storočí neskôr sv. Gregor Veľký
opisuje ideál kresťana: „milosť
kontemplácie nie je vyhradená
veľkým ani odoprená jednoduchým
ľuďom. Možno ju nájsť u jedných i u
druhých, rovnako u ženatých i
slobodných. Keďže žiaden stav nie je



prekážkou na získanie milosti
kontemplatívnej modlitby, každý, kto
vnútorne stráži svoje srdce môže byť
obdarovaný touto milosťou.“[6]

Magistérium Cirkvi, najmä po
Druhom vatikánskom koncile, nám
často pripomína toto učenie. Je to pre
nás veľmi dôležité, pretože máme
poslanie prinášať Krista do celého
sveta a preniknúť ho kresťanským
duchom. Ján Pavol II. komentoval
učenie sv. Josemaríu slovami: „Denné
činnosti sú vzácnymi prostriedkami
nášho zjednotenia sa s Kristom a
môžu sa stať matériou pre naše
posvätenie, priestorom na cvičenie
našich čností, dialógom lásky
uskutočňovaným skrze prácu. Práca
sa premieňa duchom modlitby a tak
je možné zotrvávať v kontemplovaní
Boha aj počas toho, ako si plníme
svoje povinnosti.“[7]

Modlitba Božích detí



Katechizmus nás učí, že „nazeranie
na Boha v jeho nebeskej sláve nazýva
Cirkev oblažujúcim videním.“[8] Už
tu na zemi môžeme okusovať akúsi
predchuť dokonalej kontemplácie
Boha v nebi. Tá je v porovnaní s
nebeským oblažujúcim videním
možno inej podstaty a nedokonalá,
[9] ale aj tak je skutočnou
kontempláciou Boha. „Teraz vidíme
len nejasne, akoby v zrkadle; no
potom z tváre do tváre. Teraz
poznávam iba čiastočne, ale potom
budem poznať tak, ako som aj ja
poznaný,“[10] píše sv. Pavol.

Počas nášho pozemského života
môžeme kontemplovať Boha tak,
akoby sme pozerali na jeho odraz v
zrkadle – nevidíme ho skutočne, ale i
tak môžeme na neho pozerať.
Umožňujú nám to teologické cnosti –
živá viera a nádej, obe vedené
láskou. Viera zjednotená s nádejou a
živená láskou „nám dáva akoby
vopred okusovať radosť a svetlo



oblažujúceho videnia, ktoré je cieľom
nášho putovania tu na zemi.“[11]

Rozjímanie je milujúce a radostné
spoznávanie Boha a jeho vôle. Boh
nám ju ukazuje vo svojich
stvoreniach, v nadprirodzenom
zjavení a najmä v živote, smrti a
zmŕtvychvstaní nášho Pána Ježiša
Krista. Sv. Ján z Kríža nazýva
rozjímanie „vedou lásky.“[12] Sv.
Tomáš Akvinský ho označuje ako
jasné poznanie pravdy, ktoré nie je
výsledkom argumentácie ale
výsledkom intenzívnej lásky.[13]

Vnútorná modlitba je rozhovor s
Bohom. „Napísal si mi: ‚Modliť sa
znamená hovoriť s Bohom. Ale o
čom?‘ – O čom? O ňom, o sebe: o
tvojich radostiach, smútkoch, o
úspechoch a zlyhaniach, o
vznešených túžbach, o bežných
starostiach, o slabostiach! A o tvojej
vďake a tvojich prosbách, o Láske a
odprosení. Jedným slovom:



spoznávať jeho a spoznávať seba:
‚zblížiť sa!‘ “[14] Čím viac rastie naša
synovská láska, tým viac sa tento
rozhovor zjednodušuje. Potom už
modlitba nepotrebuje slová,
vonkajšie ani vnútorné. „Slová sa tu
stávajú zbytočnými, pretože jazyk sa
nedokáže vyjadriť, rozum teraz
ostáva v kľude. Už to nie je
rozprávanie, už je to nazeranie.“[15]

Toto je podstata kontemplácie –
aktívna modlitba bez slov, intenzívna
a jasná, hlboká a jednoduchá. Je to
dar, ktorý Boh dáva tým, čo ho
úprimne hľadajú, snažia sa celým
svojím srdcom splniť jeho vôľu a
zotrvať v jeho prítomnosti. „Začneme
najprv jednou krátkou modlitbičkou,
potom pridávame ďalšiu a ďalšiu... až
sa nám bude naša vrúcnosť zdať
nedostačujúca, pretože slová
jednoducho nestačia... a nastáva
dôverné priateľstvo s Bohom,
neustále a nepretržité pozeranie sa
na Boha.“[16] Toto by sa podľa sv.



Josemaríu nemalo diať iba vo
chvíľach venovaných výlučne
modlitbe, ale tiež „počas toho, ako
vykonávame – napriek svojim
nedostatkom a obmedzeniam – čo
najdokonalejšie prácu svojho stavu a
povolania.“[17]

Pod vedením Ducha Svätého

Otec, Syn a Duch Svätý prebývajú
vďaka milosti v našej duši, [18] sme
Božím chrámom.[19] Toto tajomstvo
Najsvätejšej Trojice prebývajúcej v
našej duši sa nedá plne obsiahnuť
slovami. Vďaka Božej milosti sa
môžeme zúčastňovať života
Najsvätejšej Trojice ako synovia a
dcéry. Duch Svätý nás zjednocuje so
Synom, ktorý prijal ľudskú
prirodzenosť, aby sa s nami podelil o
Božskú prirodzenosť. „Ale keď prišla
plnosť času, Boh poslal svojho Syna,
narodeného zo ženy..., aby sme
dostali adoptívne synovstvo. Pretože
ste synmi, poslal Boh do našich sŕdc



Ducha svojho Syna a on volá: Abba,
Otče!“[20]. V tomto zjednotení so
Synom nie sme sami. Spolu s
ostatnými veriacimi sme povolaní
tvoriť mystické telo Kristovo, byť jeho
živými členmi, apoštolmi, ktorí sa
podieľajú na Kristovom kňazstve, aby
druhých pritiahli k Bohu.“[21]

Kontemplatívny život je život Božích
detí, život blízkosti s Božskými
osobami pretekajúci apoštolskou
horlivosťou. Láska, ktorú do našich
sŕdc vlieva Duch Svätý, nám pomáha
poznať Boha, ktorý by bol pre nás
inak nedosiahnuteľný. Ten, kto
nemiluje, nepozná Boha, pretože Boh
je láska.[22] Čím viac milujeme Boha,
tým plnšie ho poznávame, pretože
naša láska sa môže zúčastňovať na
nekonečnej láske Ducha Svätého, [23]
ktorá preniká všetko, dokonca i Boha
v celej jeho hĺbke. „Veď kto z ľudí vie,
čo je v človeku, ak nie duch človeka,
ktorý je v ňom? Tak ani čo je v Bohu,
nepozná nik, iba Boží Duch.“[24]



Táto láska s veľkým "L" dáva našej
duši príbuznosť s osobami
Najsvätejšej Trojice a umožňuje nám
poznávať Boha rýchlejšie a hlbšie,
presnejšie a spontánnejšie, v úplnej
harmónii s Ježišovým srdcom. [25] V
ľudskej rovine platí, že tí, čo sa
milujú, vedia sa i lepšie pochopiť. Sv.
Josemaría používal túto analógiu na
vysvetlenie kontemplatívnej
modlitby. „V kraji, z ktorého
pochádzam, sa hovorievalo: ,Pozrite,
ako tá osoba kontempluje!‘ Išlo buď o
matku, ktorá držala v náručí svoje
dieťa, alebo o mladíka, ktorý hľadel
na svoju snúbenicu alebo o ženu,
ktorá sa láskyplne starala o chorého
manžela – čistá a vznešená ľudská
náklonnosť. Tak by sme mali
kontemplovať Boha.“[26]

Táto skúsenosť ľudskej lásky,
akokoľvek nádhernej, je len odrazom
kontemplácie, ktorú nám sľubuje
Boh. Nadprirodzená láska vysoko
prevyšuje bežnú ľudskú lásku svojou



veľkosťou, kvalitou i silou a dary
Ducha Svätého nám pomáhajú
nechať sa ním bezvýhradne viesť.
Tieto dary (múdrosť, rozum, rada,
sila, poznanie, nábožnosť a bázeň
pred Pánom) rastú priamoúmerne
tomu, ako sa snažíme Boha
spoznávať a pestovať s ním vzťah.
Dary Ducha Svätého výrazne
napomáhajú rozvoju našej
kontemplatívnej modlitby.

Napríklad dar múdrosti, prvý a
najväčší spomedzi darov Ducha
Svätého[27] nám umožňuje
spoznávať a stotožniť sa so zjavenými
pravdami o Bohu a stvoreniach a
navyše nám ukazuje ich cenu, aby
sme vedeli „vychutnať ich
sladkosť“[28]. Múdrosť, sapientia, je
poznanie, ktoré je „chutné“ - sapida
scientia. Vďaka tomuto daru, človek
rastie v láske k Bohu a poznáva
novým spôsobom[29]. „Existuje
múdrosť, ktorá sa spája iba so
svätosťou. Týka sa duší, ktoré sú pred



svetom nenápadné, hlboko pokorné,
obetavé a sväté a ktoré majú úžasný
nadprirodzený pohľad. ‚Zvelebujem
ťa, Otče, Pán neba i zeme, že si tieto
veci skryl pred múdrymi a
rozumnými a zjavil si ich
maličkým.‘ (Mt 11,25).“[30]

Skrze dar múdrosti kontemplatívny
život vstupuje do Božích hlbín.[31]
Sv. Josemaría nás pozýva k
zamysleniu nad „textom sv. Pavla, v
ktorom nám predstavuje celý
program kontemplatívneho života –
múdrosť a láska, modlitba a život...
‚aby Kristus skrze vieru prebýval vo
vašich srdciach, aby ste zakorenení a
upevnení v láske mohli so všetkými
svätými pochopiť, aká je to šírka,
dĺžka, výška a hĺbka a poznať aj
Kristovu lásku, presahujúcu každé
poznanie, aby vás naplnila Božia
plnosť celá.‘ (Ef 3,17-19).“[32]

Mali by sme prosiť Ducha svätého o
dar múdrosti aj o ostatné dary, ktoré



ju sprevádzajú. Sú to dary Božej
lásky - šperk, ktorý Duch Svätý
darúva tým, ktorí milujú Boha celým
svojím srdcom, celou svojou dušou a
celou svojou silou.

Cesta kontemplácie

Čím viac Boha milujeme, tým ho viac
spoznávame a to nám umožňuje
lepšiu kontempláciu. Človek, ktorý sa
uspokojí s tým, že nepácha ťažké
hriechy, no nehľadá vždy Božiu vôľu
vo všetkom, je síce tiež schopný
určitého stupňa kontemplácie,
pretože sa aspoň trochu snaží
milovať Boha a prispôsobiť sa jeho
zámerom. Avšak láska, ktorá sa
neusiluje milovať stále viac a viac,
ktorá nezahŕňa vrúcnu nábožnosť, sa
viac podobá zdvorilosti ľudí, ktorí sú
si navzájom cudzí, než náklonnosti
syna alebo dcéry k otcovi. Každý, kto
sa uspokojí s takýmto vzťahom k
Bohu, dosiahne iba slabé a krehké
poznanie zjavenej pravdy. „Lebo kto



iba počúva slovo a neuskutočňuje ho,
podobá sa mužovi, čo si v zrkadle
prezerá svoju prirodzenú tvár.
Pozrie sa na seba, odíde a hneď
zabudne, aký je.“[33]

Iné je to u človeka, ktorý sa úprimne
snaží objať Božiu vôľu vo všetkých
oblastiach svojho života a s pomocou
milosti používa všetky dostupné
prostriedky – vnútornú i slovnú
modlitbu, prijímanie sviatostí (častú
spoveď a sväté prijímanie), prácu a
verné plnenie si svojich povinností,
snaží sa žiť v Božej prítomnosti počas
celého dňa, verne si plniť
predsavzatia svojho životného plánu
a hľadá hlbokú kresťanskú formáciu.

Moderná spoločnosť vedie ľudí k
tomu, aby žili iba na povrchu -
neustále sa snažili získavať nové a
nové veci, čo najviac prešli a videli,
neustále sa bavili... možno preto, aby
tým zamaskovali vnútornú
prázdnotu, stratu nadprirodzeného



zmyslu života. Ale ak sme objavili
Božie povolanie k svätosti a
apoštolátu, mali by sme mať opačnú
skúsenosť. Čím viac sa angažujeme
vo vonkajších aktivitách, tým hlbší
by mal byť náš vnútorný život, naše
vnútorné sústredenie sa na dialóg s
Bohom prítomným v našej duši skrze
milosť a naše umŕtvovanie
žiadostivosti tela, žiadostivosti očí a
pýchy života.[34] Aby sme mohli
kontemplovať Boha, potrebujeme
mať čisté srdce. „Blahoslavení čistého
srdca, lebo oni uvidia Boha.“ [35]

Prosme našu matku Pannu Máriu,
aby nám od Ducha Svätého vyprosila
dar kontemplácie v našom
každodennom živote – dar, ktorý tak
jasne žiaril v celom jej vlastnom
živote.

Poznámky pod čiarou:

1. Sv. Josemaría, Boží priatelia, 238.

2. Sv. Josemaría, Rozhovory, 114.



3. Sv. Josemaría, Boží priatelia, 56.

4. porov. Lk 18,1.

5. Klement Alexandrijský, Stromata,
7,7.

6. Sv. Gregor Veľký, Homílie ku knihe
proroka Ezechiela, 2, 5, 19.

7. Ján Pavol II., pri príležitosti
konferencie „Veľkosť obyčajného
života“ k výročiu narodenia bl.
Josemaríu, 12. januára 2002, 2.

8. Katechizmus katolíckej cirkvi,
1028.

9. porov. Sv. Tomáš Akvinský, Suma
teologická, I, q.12, a.2, c; II-II, q.4, a.1;
q.180, a.5, c.

10. 1 Kor 13,12.

11. Katechizmus katolíckej cirkvi,
163.



12. Sv. Ján z Kríža, Temná noc, 2, 18,
5.

13. Sv. Tomáš Akvinský, Suma
teologická, II-II, q.180, a.1, c + a.3, ad
1.

14. Sv. Josemaría, Cesta, 91.

15. Sv. Josemaría, Boží priatelia, 307.

16. Sv. Josemaría , Boží priatelia, 296.

17. tamtiež

18. porov. Jn 14,23.

19. porov. 1 Kor 3,16; 2 Kor 6,16.

20. Gal 4,4-6.

21. porov. Ef 2,19-22; 4,4.

22. 1 Jn 4,8.

23. porov. Sv. Tomáš Akvinský, Suma
teologická, II-II, q.24 a.7, c. In Epist.
Ad Rom., c.5, lect. 1.



24. 1 Kor 2,10-11.

25. porov. Mt 11,27.

26. Sv. Josemaría, „Radosť slúžiť
Bohu“.

27. porov. Ján Pavol II., Príhovor, 9.
apríla 1989.

28. Sv. Tomáš Akvinský, Suma
teologická, II-II, q.45, a.2, ad 1.

29. porov. Jn 6,69; Rim 8,5.

30. Sv. Josemaría, „Liqueur of
wisdom“.

31. 1 Kor 2,10.

32. Sv. Josemaría, Kristus ide tadiaľto,
163.

33. Jak 1,23-24.

34. 1 Jn 2,16.

35. Mt 5,8.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/praca-a-kontemplacia-i/
(23.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/praca-a-kontemplacia-i/
https://opusdei.org/sk-sk/article/praca-a-kontemplacia-i/

	Práca a kontemplácia (I)

