
opusdei.org

Pozastav sa a adoruj:
Návšteva Sviatosti
oltárnej

Táto prax je hlbokým prejavom
viery a lásky ku Kristovi v
Eucharistii. Uprostred
každodenného zhonu nám
ponúka príležitosť osobne sa
stretnúť s Bohom, odpočinúť si
v jeho prítomnosti a nájsť v
ňom útechu a usmernenie pre
náš každodenný život.

12.08.2025



Svätý Josemaría rád pripomínal, ako
sa anjeli zúčastňujú neustálej
adorácie Krista, najmä v jeho
sviatostnej prítomnosti. Táto
myšlienka ho povzbudzovala, aby sa
k tomuto kultu pripájal
prostredníctvom niektorých
eucharistických pobožností; jednou z
nich je návšteva Najsvätejšej
sviatosti.

Od prvých storočí kresťania hľadali
spôsoby, ako prejaviť svoju vieru
prostredníctvom prejavov zbožnosti
popri sviatostiach, ako je uctievanie
relikvií, hrobov mučeníkov a
posvätných miest. Hoci eucharistické
spôsoby chleba a vína boli vždy
uctievané aj mimo slávenia, nestali
sa predmetom osobitnej úcty mimo
svätej omše až do začiatku druhého
tisícročia v rímskej liturgii. V tomto
kontexte IV. Lateránsky koncil (1215)
znovu potvrdil učenie o skutočnej
prítomnosti Krista v Eucharistii,
odsúdil učenia Berengára z Tours –



on túto prítomnosť popieral – a
zdôraznil potrebu uctievať Krista v
Najsvätejšej sviatosti.

Niektoré rehoľné rády, najmä
cisterciáni, podporovali túto úctu a
teológovia ako svätý Tomáš Akvinský
pomohli rozvinúť náuku o skutočnej
prítomnosti Pána v Eucharistii.
Objavili sa liturgické novinky, ktoré
prehlbovali eucharistickú zbožnosť,
ako pozdvihovanie hostie po
premenení, jej rezervácia a prax
duchovného svätého prijímania –
prejavy rastúcej túžby ctiť
Najsvätejšiu sviatosť.

Zavedením slávnosti Božieho tela,
ktorá sa prvýkrát slávila v Liège v
roku 1246 a bola rozšírená na celú
Cirkev bulou pápeža Urbana IV. 
Transiturus de hoc mundo, sa objavili
prvé svedectvá o praxi návštevy
Najsvätejšej sviatosti. V tomto období
beguinky – ženské náboženské
spoločenstvá, ktoré žili v celách



postavených okolo apsidy kostola s
otvorom smerom k oltáru – mali
regulu, podľa ktorej po prebudení na
kolenách pozdravili Najsvätejšiu
sviatosť zo svojich ciel. V priebehu
storočí sa úcta k Eucharistii upevnila,
aj vďaka rezervácii Najsvätejšej
sviatosti v kostoloch a kaplnkách, čo
uľahčovalo veriacim prístup.
Tridentský koncil znovu potvrdil
prax eucharistickej adorácie a
podporil úctu k Najsvätejšej sviatosti.

Prvé svätostánky

„Svätostánok bol pôvodne určený na
dôstojné uchovávanie Eucharistie,
aby mohla byť prinesená chorým a
neprítomným mimo svätej omše.
Prehlbovaním viery v skutočnú
prítomnosť Krista vo svojej
Eucharistii si Cirkev uvedomila
význam tichej adorácie Pána
prítomného pod eucharistickými
spôsobmi“[1].



Pri tomto uvedomení mali dôležitú
úlohu tzv. bratstvá Najsvätejšej
sviatosti, ktoré zabezpečovali
eucharistickú rezerváciu v kostoloch.
Rozšírili sa po celej Európe počas
neskorého stredoveku, s výrazným
rozmachom v Taliansku, a usilovali
sa o aktívnu účasť veriacich na
eucharistickej adorácii, osobitne
podporovaním procesií na Božie telo.
V tomto prostredí mali barnabiti a
svätý Anton Mária Zaccaria
významnú úlohu v podpore
eucharistického kultu, najmä pri
organizovaní vystavenia Najsvätejšej
sviatosti.

Neskôr sa rozšírila pobožnosť
štyridsiatich hodín, ktorá – ako
naznačuje názov – spočívala v
nepretržitom vystavení Najsvätejšej
sviatosti počas tohto času a pozývala
k meditácii o Kristovom umučení a k
prosebnej modlitbe a zadosťučinenia.
Začala sa v Miláne a podporovali ju
osobnosti ako Karol Boromejský.



Rozšírila sa po Európe a bola
upevnená v roku 1592 pápežom
Klementom VIII., ktorý zaviedol
nepretržitú adoráciu v Ríme, čím
prispel k praxi návštevy Najsvätejšej
sviatosti.

Adorácia Stvoriteľa jeho stvorením

Keď mudrci prišli do Betlehema,
svätý Matúš zaznamenáva: „Vošli do
domu a uvideli dieťa s Máriou, jeho
matkou, padli na zem a klaňali sa
mu“ (Mt 2,11). Toto gesto naznačuje
postoj vlastný človeku, ktorý sa –
uvedomujúc si, že je stvorením –
skláňa pred svojím Stvoriteľom[2].
Klaňať sa je viac než vonkajší úkon;
je to odovzdanie tela i duše, hlboké
uznanie našej úplnej závislosti od
Boha, pred ktorým sa skláňame s
absolútnou úctou a podriadenosťou,
vedomí si, že naša existencia má
zmysel iba v ňom[3].

Mons. Javier Echevarría to vyjadril
slovami: „Vrháme sa do adorácie; je



to potrebný postoj, lebo iba tak
môžeme primerane prejaviť, že
veríme, že Eucharistia je Kristus
skutočne, reálne a podstatne
prítomný so svojím telom, krvou,
dušou a božstvom“[4]. Aj svätý
Josemaría vyzýval mať toto vnútorné
nastavenie: „Nechaj silnieť svoju
vieru v Najsvätejšiu Eucharistiu. Aký
úžas vzbudzuje táto nevýslovná
skutočnosť! Boh je medzi nami,
môžeme ho každodenne prijímať a
ak chceme, môžeme sa s ním
dôverne rozprávať: ako s priateľom,
ako s bratom, ako s otcom, ako s
Láskou“[5].

Niektoré gestá nám pomáhajú
prejaviť adoráciu aj telom. Jedným z
nich je „pokľaknutie, ktoré sa robí
tak, že sa pravé koleno dotkne zeme;
znamená to adoráciu, a preto je
vyhradené pre Najsvätejšiu
sviatosť“[6]. Benedikt XVI. k tomu
poznamenal: „Pokľaknutie pred
Najsvätejšou sviatosťou alebo



kľaknutie počas modlitby presne
vyjadrujú postoj adorácie pred
Bohom aj telom. Preto je dôležité
nerobiť toto gesto zo zvyku alebo
narýchlo, ale s hlbokým vedomím.
Keď kľačíme pred Pánom,
vyznávame svoju vieru v neho,
uznávame, že on je jediným Pánom
nášho života“[7].

Dnes sa môže zdať, že človek stratil
zmysel pre adoráciu, potrebu tichej
úcty. Pápež František však povedal,
že „Eucharistia je Božia odpoveď na
najhlbší hlad ľudského srdca, na hlad
po skutočnom živote: v nej je Kristus
sám skutočne uprostred nás, aby nás
živil, potešoval a posilňoval na
ceste“[8]. V eucharistickom chlebe
nachádzame to, čo v hĺbke srdca
hľadáme, ale čo môže dať iba Boh:
bezpodmienečnú lásku, ktorá úplne
napĺňa našu túžbu milovať a byť
milovaný. V eucharistickej adorácii
sa môžeme skloniť na Pánovu hruď
ako milovaný učeník a nechať sa ním



objať. Lebo keď zostáva s nami v
Eucharistii, Boh ukazuje, že „nie je
vzdialenou bytosťou, ľahostajne
pozorujúcou osudy ľudí: ich túžby,
ich zápasy, ich úzkosti. Je to Otec,
ktorý až tak miluje svoje deti, že
posiela Slovo, druhú božskú osobu
Najsvätejšej Trojice, aby sa stalo
telom, zomrelo za nás a vykúpilo nás.
Je to ten istý milujúci Otec, ktorý nás
teraz nežne priťahuje k sebe
prostredníctvom pôsobenia Ducha
Svätého, prebývajúceho v našich
srdciach“[9].

Prvá z pobožností

Svätý Alfonz Mária de Liguori
odporúčal medzi kresťanmi
praktizovať návštevu Najsvätejšej
sviatosti: „Zo všetkých pobožností je
táto – klaňať sa Ježišovi v sviatosti –
po sviatostiach prvá, Bohom najviac
cenená a pre nás najužitočnejšia“[10].
Aj iní svätí vynikali ako príklady duší
zamilovaných do Pána v Eucharistii.



Farár z Arsu zvykol hovoriť, že keby
sme vedeli, kto je dobrý Ježiš vo
svätostánku, nemohli by sme sa od
neho odtrhnúť.

Bližším príkladom je svätý Manuel
González, biskup známy podporou
eucharistickej úcty k opusteným
svätostánkom, až natoľko, že si prial
byť pochovaný vedľa svätostánku:
„Aby moje kosti, aj po smrti, tak ako
môj jazyk a moje pero za života, vždy
hovorili tým, čo pôjdu okolo: Tam je
Ježiš! Tam je! Nenechávajte ho
opusteného!“[11]. Svätý Josemaría
zaznamenal do Cesty prosbu, ktorú
sv. Manuel predniesol kňazom,
ktorých vysvätil: „‚Zaobchádzajte mi
s ním s úctou, zaobchádzajte mi s
ním s úctou!“, vyzýval so slzami v
očiach istý staručký biskup mladých
kňazov, ktorých práve vysvätil. —
Pane! Kto mi dá hlas a silu, aby som
aj ja mohol volať do uší a sŕdc
mnohých, premnohých
kresťanov?“[12].



Návyk návštevy bol podporovaný aj
učiteľským úradom posledných
pápežov. Svätý Ján XXIII., keď
spomínal eucharistickú zbožnosť
farára z Arsu, povedal: „Nič nemôže
nehradiť tichú a dostatočne dlhú
modlitbu pred oltárom. Klaňanie sa
Ježišovi, nášmu Bohu, ďakovanie,
odprosovanie za naše viny i
previnenia druhých, vrúcne prosby
na mnohé úmysly, ktoré mu
zverujeme, sa striedajú, aby
pozdvihli (...) k väčšej láske k
Božskému Majstrovi“[13]. Svätý Ján
Pavol II. píše: „Ako necítiť novú
potrebu dlhšie sa utiahnuť v
duchovnom rozhovore, v tichej
adorácii, v postoji lásky pred
Kristom, prítomným v Najsvätejšej
sviatosti? Koľkokrát, moji milí bratia
a sestry, som mal túto skúsenosť a
načerpal som z nej silu, potechu a
podporu!“[14]

Svätý Josemaría povzbudzoval, aby
sa Eucharistia stala stredobodom a



koreňom života: „Bojuj, aby
Najsvätejšia oltárna obeta bola
stredobodom a koreňom tvojho
vnútorného života. Potom sa celý
deň stane bohoslužbou —
predĺžením predchádzajúcej Svätej
omše a prípravou na tú ďalšiu —
ktorá bude prekypovať strelnými
modlitbami, návštevami Najsvätejšej
sviatosti oltárnej, obetovaním tvojej
profesionálnej práce a rodinného
života…“[15]. Často hovoril o potrebe
vidieť ju ako útočisko, kde duša
nachádza útechu a silu. Návšteva
Najsvätejšej sviatosti je v istom
zmysle odrazom tejto túžby: osobné
stretnutie s Bohom uprostred dňa.
Niekedy stačí prísť k svätostánku na
chvíľu – hoci len v myšlienkach – a
povedať Pánovi, že ho milujeme a že
v neho dôverujeme.

Zakladateľ Diela pestoval túto
pobožnosť od mladosti. V seminári v
Zaragoze program zahŕňal krátku
návštevu Najsvätejšej sviatosti v



kostole po obede ako poďakovanie. V
kaplnke seminára však Najsvätejšia
sviatosť nebola trvalo uchovávaná až
do roku 1926, okrem niektorých
slávností[16]. Počas niektorých chvíľ
prestávky sa svätý Josemaría
pozastavil navštíviť Najsvätejšiu
sviatosť z tribúny, ktorý mal výhľad
do kostola – tento zvyk neunikol
pozornosti jeho spolužiakov.

Po nových nariadeniach svätého Pia
X. o častejšom prijímaní sa táto prax
podporovala aj medzi seminaristami
spolu s väčšou eucharistickou
zbožnosťou mimo omše. Podporovali
sa návštevy na zadosťučinenie,
spoločné návštevy pri vstupe a
odchode z domu a usilovalo sa, aby
bola Sviatosť sprevádzaná niektorým
študentom počas prestávok.

V Opus Dei sa tento starobylý zvyk
prejavuje každodennou krátkou
návštevou Najsvätejšej sviatosti,
najlepšie na poludnie po obede. Táto



návšteva spočíva v modlitbe troch
Otčenášov, Zdravasov a sláva Otcu a
záverečného duchovného svätého
prijímania. Pred každou časťou ten,
kto vedie modlitbu, vysloví ako
prejav viery a zadosťučinenia: 
Adoremus in aeternum Sanctissimum
Sacramentum, a všetci odpovedajú
opakovaním tej istej aklamácie[17].
Samozrejme, veriaci Opus Dei sa
snažia navštíviť Pána aj v iných
chvíľach dňa, hoci len krátko: pri
vstupe alebo odchode z centra, pri
prechode okolo kostola a podobne.

Mliekar a dedinčanka

Svätý Josemaría vnímal svätostánok
ako miesto, kde nás Ježiš vždy čaká,
aby nás vypočul a pomohol nám.
Považoval návštevy Najsvätejšej
sviatosti za privilegované chvíle, keď
môžeme odpovedať na Pánovu lásku
tým, že mu prejavíme svoju vďačnosť
za to, že zostal s nami. Niekedy si
pomáhal anekdotami alebo



príbehmi, ktoré inšpirovali k
prirodzenému prežívaniu zbožných
úkonov. Jeden z nich rozpráva o
mužovi, ktorý každý deň prechádzal
popri kostole, vošiel na chvíľu dnu a
povedal: „Ježišu, tu je Ján,
mliekar“[18]. Návšteva je pozvaním
zastaviť sa počas dňa, vojsť do kostola
alebo kaplnky, pozrieť sa na Ježiša a
hovoriť s ním zo srdca. Takéto
zastavenia môžu byť aj chvíľou, kedy
nám Pán obnoví sily a odľahčí
bremená toho dňa.

Niečo podobné spomínala svätá
Terézia Benedikta od Kríža, Editha
Steinová, židovská intelektuálka,
ktorá sa postupne približovala ku
kresťanskej viere. Jedného dňa
videla, ako do frankfurtskej
katedrály vošla dedinčanka s
nákupným košíkom a na chvíľu sa
zastavila, aby sa pomodlila. „Pre mňa
to bolo niečo úplne nové. V
synagógach a protestantských
kostoloch, ktoré som navštevovala,



veriaci prichádzali na bohoslužby. Tu
však niekto vošiel do prázdneho
kostola, akoby šiel na dôverný
rozhovor. Na to, čo sa stalo, som
nemohla zabudnúť“[19].

V búrlivom svete je návšteva
Najsvätejšej sviatosti útočiskom,
priestorom, kde nachádzame pokoj a
útechu v Pánovi. „Svätostánok bol
pre mňa vždy Betániou; tichým a
príjemným miestom, kde prebýva
Kristus, kde mu môžeme vyrozprávať
všetky svoje starosti, trápenia, nádeje
a radosti, s rovnakou prostotou a
prirodzenosťou, ako sa s ním
rozprávali jeho priatelia Marta,
Mária a Lazár“[20]. Takto si môžeme
rozvíjať schopnosť počúvať, čo nám
chce Boh povedať – často aj
prostredníctvom ľudí okolo nás.
„Pohltení zhonom, tisíckami vecí,
ktoré treba povedať a urobiť,
nenájdeme čas zastaviť sa a vypočuť
toho, kto k nám hovorí. (…) Položme
si otázku: Ako je na tom moje



načúvanie? Dám sa osloviť životom
ľudí, viem si nájsť čas pre tých, čo sú
pri mne, aby som ich vypočul?“[21].
Návšteva Ježiša vo svätostánku je
príležitosťou, aby uzdravil naše
zmysly a oslobodil naše srdce od
nepokoja zhonu.

Ako Ján, mliekar, alebo tá pani z
Frankfurtu s nákupom, návštevy
Najsvätejšej sviatosti si nevyžadujú
vždy dlhé modlitby alebo zložité
obrady. Stačí tam byť, pozerať na
neho a nechať sa ním pozorovať. Toto
osobné stretnutie nás premieňa, lebo
nás stavia pred najväčšiu lásku –
pred Boha, ktorý sa rozhodol zostať s
nami v Eucharistii. „Najsvätejšia
Eucharistia prináša do života Božích
detí božskú novosť, a my na ňu
musíme odpovedať in novitate sensus
(Porov. Rim 12,2), obnovou celého
nášho zmýšľania i konania. Bol nám
daný nový zdroj energie, mocný
koreň zaštepený do Pána. Nemôžeme
sa viac vracať k starému kvasu, keď



už raz máme Chlieb dneška i
zajtrajška“[22].

Zastaviť sa pred svätostánkom je viac
než zbožný úkon: je to vyznanie
viery. V tichu chrámu, ďaleko od
hluku sveta, nás Ježiš pozýva
odpočinúť si v ňom. Tento čas
adorácie nielenže posilňuje náš vzťah
s Bohom, ale nás aj premieňa, robí
nás vnímavejšími na jeho lásku a na
naše poslanie vo svete.

„Ježiš zostal v Najsvätejšej Sviatosti
pre nás! Aby nám zostával po boku,
aby nás podopieral, aby nás
sprevádzal. — A lásku možno oplatiť
len láskou. — Ako by sme teda denne
neprichádzali k Svätostánku, hoci by
to bolo iba na pár minút, aby sme ho
pozdravili a prejavili mu našu lásku
detí a bratov?“[23] V Opus Dei sa tento
starobylý zvyk prejavuje v krátkej
návšteve oratória, kaplnky alebo
kostola, pri ktorej sa modlia niektoré
ústne modlitby a vykoná sa



duchovné sväté prijímanie pred
svätostánkom, ako znak trojičnej
adorácie: „Klaňanie sa trojsvätému a
nanajvýš láskyhodnému Bohu nás
napĺňa pokorou a dodáva našim
prosbám dôveru“[24].

Tento zvyk je aj príležitosťou
pripomenúť si, že Kristus je vždy
nablízku, čaká nás, pripravený
vypočuť nás a sprevádzať nás na
každom kroku. Okrem toho pri
každej návšteve Pána vo svätostánku
môžeme so sebou priniesť úmysly
tých, ktorých máme radi, svoje
starosti aj radosti. „Poďte ku mne
všetci, ktorí sa namáhate a ste
preťažení, a ja vás posilním“ (Mt
11,28). Tieto Ježišove slová sa môžu
naplniť pri každej návšteve Pána vo
svätostánku. Tam, pred jeho
prítomnosťou, nachádzame úľavu a
pokoj, ktoré iba on môže dať, a
získavame silu ísť ďalej a svetlo čeliť
výzvam každého dňa.



V Diele sa návšteva zvyčajne
zakončuje duchovným svätým
prijímaním, ktoré sa svätý Josemaría
naučil od jedného piaristického
kňaza počas školských rokov. Túto
krátku modlitbu považoval za
nevyčerpateľný zdroj milostí a
účinný prostriedok na prežívanie
Božej prítomnosti.

Duchovné sväté prijímanie je
zároveň prípravou na prijatie Pána v
Eucharistii vždy, keď sa
zúčastňujeme na svätej omši. V
skutočnosti je to dôvod návštevy a
iných eucharistických pobožností:
pripraviť sa, poďakovať, spomenúť
si..., jedným slovom – sprítomniť
eucharistické prijímanie vo svätom
obetnom slávení. Tak to videli a žili
svätí, ktorí zdôrazňovali spojenie
návštevy a duchovného prijímania so
sviatostným prijímaním.

Počas nedávnej pandémie, keď boli
kvôli obmedzeniam znížené



možnosti zúčastniť sa osobne na
svätých omšiach a prístup k
Eucharistii bol obmedzený, mnohí
veriaci sa uchýlili k duchovnému
svätému prijímaniu ako prejavu
túžby a lásky k Eucharistii, ako
svojho želania prijať Ježiša do srdca,
keď to nie je možné sviatostne.

„Cirkev, hľadiac na Máriu ako na svoj
vzor, je povolaná nasledovať ju aj v
jej vzťahu k tomuto najsvätejšiemu
tajomstvu“[25]. Panna Mária, ktorá
nosila Pána vo svojom lone deväť
mesiacov a mohla s ním byť počas
veľkej časti svojho života, nám môže
pomôcť, aby sme si s láskou strážili
svoje návštevy Pána vo svätostánku a
tak ho ďalej adorovali spolu so
všetkými anjelmi.

[1] KKC, č. 1379.

[2] Porov. Tamtiež, č. 2628.



[3] Porov. Tamtiež, č. 2097.

[4] Javier Echevarría, Pastoračný list,
6-X-2004, č. 6.

[5] Vyhňa, č. 268.

[6] Generálna inštrukcia rímskeho
Misála, č. 274.

[7] Benedikt XVI, Audiencia, 27-
VI-2012.

[8] František, Príhovor, 19-VI-2023.

[9] Ísť s Kristom, č. 84.

[10] Sv. Alfonz María z Liguori, 
Návštevy najsvätejšej sviatosti a
Panny Márie, Božej matky.

[11] Epitaf na hrobke sv. Manuela
Gonzáleza, kaplnka so svätostánkom
v katedrále v Palencii.

[12] Cesta, č. 531.

https://www.kumran.sk/zrusene-produkty/17713-navstevy-najsvatejsej-sviatosti-a-panny-marie-bozej-matky.html
https://www.kumran.sk/zrusene-produkty/17713-navstevy-najsvatejsej-sviatosti-a-panny-marie-bozej-matky.html
https://www.kumran.sk/zrusene-produkty/17713-navstevy-najsvatejsej-sviatosti-a-panny-marie-bozej-matky.html
https://www.kumran.sk/zrusene-produkty/17713-navstevy-najsvatejsej-sviatosti-a-panny-marie-bozej-matky.html


[13] Sv. Ján XXIII, Sacerdotii nostri
primordia, č. 30.

[14] Sv. Ján Pavol II, Ecclesia de
Eucharistia, č. 25.

[15] Vyhňa, č. 69.

[16] Porov. R. Herrando Prat de la
Riba, Los años de seminario de
Josemaría Escrivá en Zaragoza
(Preklad: Seminárske roky Josemaríu
Escrivá v Zaragoze), 1920-1925:
Seminár sv. Františka z Pauly, Rialp,
Madrid 2002, s. 53.

[17] De spiritu (35). V slovenčine, kto
vedie návštevu, hovorí: «Nech je
zvelebená najsvätejšia Slávnosť
oltárna!», a všetci odpovedajú: «Od
tohto času až naveky!».

[18] A. Vázquez de Prada,El fundador
del Opus Dei, Diel I, Rialp, Madrid
1997, s. 501.



[19] E. Steinová, Dalla vita di una
famiglia ebrea e altri scritti
autobiografici (Preklad: Zo života
jednej židovskej rodiny a iné
autobiografické spisy), A. Ales Bello-
M. Paolinelli (eds.), Città Nuova-OCD,
Roma 2007, ss. 467-468.

[20] Ísť s Kristom, č. 154.

[21] František, Príhovor počas
modlitby Anjel Pána, 5-IX-2021.

[22] Ísť s Kristom, č. 155.

[23] Brázda, č. 686.

[24] KKC, č. 2628.

[25] Sv. Ján Pavol II, Ecclesia de
Eucharistia, č. 53.

Jordi Farreras Tió



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/pozastav-sa-a-adoruj-
navsteva-sviatosti-oltarnej/ (06.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/pozastav-sa-a-adoruj-navsteva-sviatosti-oltarnej/
https://opusdei.org/sk-sk/article/pozastav-sa-a-adoruj-navsteva-sviatosti-oltarnej/
https://opusdei.org/sk-sk/article/pozastav-sa-a-adoruj-navsteva-sviatosti-oltarnej/

	Pozastav sa a adoruj: Návšteva Sviatosti oltárnej

