
opusdei.org

Posolstvo Svätého
Otca Františka k
Svetovému dňu
pokoja 2015

Už nie otroci, ale bratia

14.01.2015

1. Na začiatku nového roka, ktorý
prijímame od Boha ako milosť a dar
pre ľudstvo, sa chcem obrátiť na
každého muža a ženu, a tiež na ľud a
každý národ sveta, na hlavy štátov a
predsedov ich vlád i na
predstaviteľov rôznych náboženstiev,
s vrúcnym želaním pokoja



sprevádzaným mojou modlitbou za
skončenie vojen, konfliktov a
mnohých trápení, spôsobených
jednak rukou človeka, jednak
starými i novými epidémiami, alebo
ničivými následkami prírodných
katastrof. Zvlášť prosím o to, aby sme
– v súlade s naším spoločným
povolaním spolupracovať s Bohom a
so všetkými ľuďmi dobrej vôle na
podpore svornosti a pokoja vo svete –
dokázali odolať pokušeniu správať sa
tak, že je to nehodné človeka.

V minuloročnom posolstve na 1.
január som napísal, že k „túžbe po
plnom živote [...] patrí aj
nepotlačiteľná túžba po bratstve,
ktorá nás ženie vytvárať s druhými
priateľské spoločenstvá, kde v nich
už nevidíme nepriateľov či
konkurentov, ale bratov, ktorých
prijímame a objímame"1. Keďže
človek je vzťahová bytosť, ktorej
cieľom je realizovať sa v rámci
medziľudských vzťahov,



inšpirovaných spravodlivosťou a
láskou, pre jeho rozvoj je podstatné,
aby jeho dôstojnosť, sloboda a
autonómia boli uznávané a
rešpektované. Žiaľ, neustále sa
rozširujúce zlo vykorisťovania
človeka človekom spôsobuje ťažkú
ranu na živote ľudského spoločenstva
i na poslaní človeka utvárať
medziľudské vzťahy, vyznačujúce sa
úctou, spravodlivosťou a láskou.
Tento odpudzujúci jav, ktorý
pošliapava základné práva druhého
človeka a ničí jeho slobodu a
dôstojnosť, nadobúda rôzne formy,
nad ktorými by som sa chcel krátko
zamyslieť, aby sme vo svetle Božieho
slova dokázali vo všetkých ľuďoch
vidieť už nie otrokov, ale bratov.

Načúvať Božiemu plánu s ľudstvom

2. Téma, ktorú som pre toto posolstvo
zvolil, vychádza z Listu sv. Pavla
Filemonovi, v ktorom apoštol žiada
svojho spolupracovníka, aby prijal



Onezima, ktorý bol prv Filemonovým
otrokom a teraz sa stal kresťanom,
teda si podľa Pavla zaslúži, aby ho
Filemon považoval za brata. Apoštol
národov píše : „Veď azda preto
odišiel na čas, aby si ho dostal
navždy. Už nie ako otroka, ale oveľa
viac ako otroka: ako milovaného
brata" (Flm 15 –16). Onezim sa stal
Filemonovým bratom, keď sa stal
kresťanom. Takže obrátenie ku
Kristovi je začiatkom učeníckeho
života v Kristovi, predstavuje nový
zrod (porov. 2 Kor 5, 17; 1 Pt 1, 3),
ktorý obnovuje bratstvo, ako
základné puto rodinného života a
tiež základ spoločenského života.

V Knihe Genezis (porov. 1, 27 – 28)
čítame, že Boh stvoril človeka ako
muža a ženu a požehnal ich, aby
rástli a množili sa. Stvoril Adama a
Evu, rodičov, ktorí uskutočnili Božie
požehnanie, aby boli plodní a
množili sa, a tak vytvorili prvé
bratstvo, Kaina a Ábela. Kain a Ábel



boli bratia, pretože pochádzali z toho
istého lona, a teda mali rovnaký
pôvod, prirodzenosť a dôstojnosť ako
ich rodičia, stvorení na Boží obraz a
podobu.

No bratstvo vyjadruje aj mnohosť a
rozdielnosť, ktorá medzi existuje
bratmi i sestrami, hoci ich spája
rovnaký pôvod a rovnaká
prirodzenosť a dôstojnosť. Ako bratia
a sestry sú všetci ľudia na základe
svojej prirodzenosti v príbuzenskom
vzťahu s ostatnými, od ktorých sa
síce líšia, ale s ktorými majú rovnaký
pôvod, prirodzenosť a dôstojnosť. Z
tohto dôvodu predstavuje bratstvo
sieť základných vzťahov pre
budovanie ľudskej rodiny stvorenej
Bohom.

Žiaľ, medzi prvým stvorením, o
ktorom hovorí Kniha Genezis a
novým zrodením v Kristovi, na
základe ktorého sú všetci veriaci
bratmi a sestrami „prvorodeného



medzi mnohými bratmi" (Rim 8, 29),
existuje negatívna realita hriechu,
ktorá zakaždým znovu prerušuje
bratstvo medzi stvoreniami a stále
deformuje krásu a vznešenosť
bratských a sesterských pút ľudskej
rodiny. Kain nielenže neznáša svojho
brata Ábela, ale ho aj zo závisti
zabije, a tak spácha prvú
bratovraždu. „To, že Kain zabil
Ábela, tragicky potvrdilo radikálne
odmietnutie poslania ,byť bratmi'.
Ich príbeh (porov. Gn 4, 1 – 16)
ukazuje, na akú ťažkú úlohu sú ľudia
povolaní, keď majú žiť v jednote a
starať sa jeden o druhého."2

Vidno to aj v príbehu Noemovej
rodiny a jeho synov (porov. Gn 9, 18 –
27). Chamova neúcta voči jeho otcovi
Noemovi priviedla Noema k tomu, že
ho preklial, no ostatných synov, ktorí
si ho ctili, požehnal. A tak vznikla
medzi bratmi zrodenými z toho
istého lona nerovnosť.



V rozprávaní o počiatkoch ľudskej
rodiny sa hriech odcudzenia od
Boha, od postavy otca a brata, stáva
vyjadrením odmietnutia
spoločenstva. Prejaví sa to v kultúre
zotročenia (porov. Gn 9, 25 – 27), so
všetkými následkami, ktoré to
prináša a ktoré sa dedia z pokolenia
na pokolenie: odmietanie druhých,
zlé zaobchádzanie s ľuďmi,
porušovanie ich dôstojnosti a
základných práv, inštitucionalizácia
nerovností. Stadiaľ vychádza
nevyhnutnosť neustále sa vracať k
zmluve, ktorá sa uskutočnila obetou
Krista na kríži, dôverujúc v to, že
„kde sa rozmnožil hriech, tam sa ešte
väčšmi rozhojnila milosť... skrze
Ježiša Krista" (Rim 5, 20.21). On,
milovaný Syn (porov. Mt 3, 17),
prišiel, aby nám zjavil Otcovu lásku k
ľudstvu. Každý, kto počúva
evanjelium a odpovedá na výzvu k
obráteniu, stáva sa pre Ježiša
„bratom i sestrou i matkou" (Mt 12,



50), a tak aj adoptívnym dieťaťom
jeho Otca (porov. Ef 1, 5).

Nestávame sa však kresťanmi,
Otcovými deťmi a Kristovými bratmi
či sestrami, na základe
autoritatívneho Božieho
rozhodnutia, bez prispenia našej
osobnej slobody, bez toho, aby sme sa
slobodne obrátili ku Kristovi. Božím
dieťaťom sa staneme, keď
uposlúchneme príkaz na obrátenie:
„Robte pokánie a nech sa dá každý z
vás pokrstiť v mene Ježiša Krista na
odpustenie svojich hriechov a
dostanete dar Svätého Ducha" (Sk 2,
38). Všetci, ktorí odpovedali na toto
Petrovo hlásanie s vierou a životom,
sa zapojili do bratstva prvého
kresťanského spoločenstva (porov. 1
Pt 2, 17; Sk 1, 15.16; 6, 3; 15, 23): Židia
i Gréci, otroci i slobodní (porov. 1 Kor
12, 13; Gal 3, 28). Rozdielny pôvod a
sociálne postavenie pritom
neumenšovali dôstojnosť nikoho z
nich, ani nikoho nevylučovali z



príslušnosti k Božiemu ľudu.
Kresťanské spoločenstvo je teda
miestom, kde sa bratské spoločenstvo
prežíva v láske medzi bratmi a
sestrami (porov. Rim 12, 10; 1 Sol 4, 9;
Hebr 13, 1; 1 Pt 1, 22; 2 Pt 1, 7).

To všetko ukazuje, ako je dobrá zvesť
Ježiša Krista, skrze ktorého Boh
„všetko robí nové" (Zjv 21, 5),3
schopná obnoviť aj vzťahy medzi
ľuďmi, vrátane vzťahov medzi
otrokom a jeho pánom. Zjavuje totiž
to, čo majú obaja spoločné: adoptívne
synovstvo a puto bratstva v Kristovi.
Sám Ježiš povedal svojim učeníkom:
„Už vás nenazývam sluhami, lebo
sluha nevie, čo robí jeho pán. Nazval
som vás priateľmi, pretože som vám
oznámil všetko, čo som počul od
svojho Otca" (Jn 15, 15).

Mnohé tváre otroctva včera a dnes

3. Už odnepamäti rôzne ľudské
spoločnosti poznajú fenomén
zotročovanie človeka človekom. V



dejinách ľudstva boli celé obdobia, v
ktorých bolo otroctvo všeobecne
akceptované a upravované zákonom.
Ten určoval aj to, či sa niekto rodí
slobodný, alebo sa, naopak, rodí ako
otrok, a tiež to, za akých podmienok
človek, ktorý sa narodil ako slobodný,
môže svoju slobodu stratiť, alebo ju
znovu získať. Inak povedané,
samotný zákon dovoľoval, že
niektoré osoby mohli a mali byť
považované za majetok inej osoby,
ktorá s nimi mohla ľubovoľne
zaobchádzať; otrok mohol byť
predaný a kúpený, odstúpený a
získaný, akoby bol tovarom.

V dôsledku pozitívneho vývoja
ľudského svedomia je dnes otroctvo,
tento hriech proti ľudskosti,4 vo svete
formálne zrušené. Právo každého
človeka nato, aby nebol vzatý do
otroctva alebo poroby, bolo
medzinárodným právom uznané ako
neodvolateľná norma.



No aj napriek tomu, že
medzinárodné spoločenstvo prijalo
mnohé dohody s cieľom ukončiť
otroctvo vo všetkých jeho formách a
zaviedlo rozličné stratégie na boj s
týmto fenoménom, ešte i dnes sú
milióny ľudí – detí, mužov i žien
každého veku – zbavené slobody a
prinútené žiť v podmienkach
porovnateľných s podmienkami
otrokov.

Myslím na mnohých, aj mladistvých,
robotníkov a robotníčky, oficiálne i
neoficiálne zamestnaných v rôznych
oblastiach, od domácností po
poľnohospodárstvo, od manufaktúr
po baníctvo, tak v krajinách, kde
pracovná legislatívna nezodpovedá
minimálnym medzinárodným
štandardom, ako i v tých, kde zákon
síce chráni zamestnancov, no oni sú
tam ilegálne.

Mám na mysli aj podmienky života
mnohých migrantov, ktorí na svojej



dramatickej ceste trpia hladom, sú
zbavení svojej slobody, svojho
majetku, alebo fyzicky či sexuálne
zneužívaní. Myslím aj na tých z nich,
ktorí po ťažkej ceste poznačenej
strachom a neistotou dorazili do
svojho cieľa, no často ich držia v
neľudských podmienkach. Myslím aj
na tých, ktorých rôzne spoločenské,
politické a ekonomické podmienky
doviedli do otroctva, a na tých, ktorí
si volia radšej život a prácu v
nedôstojných podmienkach, než by
mali konať ilegálne, najmä ak
národná legislatíva vytvára alebo
umožňuje štrukturálnu závislosť
zamestnanca migranta od
poskytovateľa práce, napríklad tým,
že podmieňuje legálnosť jeho pobytu
pracovnou zmluvou... Áno, mám na
mysli „otrockú prácu".

Myslím aj na tých, ktorí sú donútení
k prostitúcii, pričom sú medzi nimi i
maloletí, a tiež na sexuálnych
otrokov a sexuálne otrokyne; na ženy



prinútené vydať sa, na tie, ktoré
predali za účelom sobáša, alebo ktoré
po smrti manžela odovzdali jeho
rodine bez toho, aby mali právo
vyjadriť svoj súhlas alebo nesúhlas.

Nemôžem zabudnúť ani na tých
maloletých i dospelých, ktorí sa stali
predmetom obchodovania s ľuďmi a
čierneho obchodu zameraného na
odoberanie orgánov, najímanie
vojakov či žobrákov, alebo na
vykonávanie ilegálnej činnosti ako je
výroba a predaj drog, či maskované
formy medzinárodnej adopcie.

A konečne mám na mysli aj tých,
ktorých zajali a väznili teroristické
skupiny, zneužili ich pre svoje ciele
ako bojovníkov, alebo pokiaľ išlo o
dievčatá a ženy, ako sexuálne
otrokyne. Mnohí z nich zmizli,
niektorých viackrát predali, mučili,
zmrzačili či zabili.

Niektoré hlboké príčiny otroctva



4. Dnes, rovnako ako včera, spočíva
koreň otroctva v takom chápaní
ľudskej osoby, ktoré s ňou umožňuje
zaobchádzať ako s predmetom. Keď
hriech zamorí srdce človeka a odlúči
ho od jeho Stvoriteľa a ostatných
ľudí, už ich viac nechápe ako bytosti
rovnakej dôstojnosti, ako bratov a
sestry tej istej ľudskej prirodzenosti,
no hľadí na nich ako na predmety.
Človek, stvorený na Boží obraz a
podobu, je mocou, lžou alebo
fyzickým či psychickým nátlakom
zbavený slobody,
komercionalizovaný, redukovaný na
niečie vlastníctvo; zaobchádza sa s
ním ako s prostriedkom, a nie ako s
cieľom.

Popri tejto ontologickej príčine –
popieraniu ľudskej prirodzenosti
druhého človeka – prispievajú k
súčasným formám otroctva aj ďalšie
príčiny. Spomedzi nich
predovšetkým chudoba, zaostalosť a
vylúčenie, najmä pokiaľ sú spojené s



obmedzeným prístupom k vzdelaniu
a s nedostatkom pracovných
príležitostí, či dokonca s ich úplnou
absenciou. Nezriedka sú obeťami
obchodu a zotročenia ľudia, ktorí sa
snažili vymaniť z podmienok
extrémnej chudoby. Často uverili
falošným prísľubom, že dostanú
prácu, no namiesto toho sa dostali do
rúk zločineckých sietí, ktoré riadia
obchod s ľuďmi. Tieto siete zvyčajne
využívajú moderné informačné
technológie, aby nalákali mladých a
mladistvých zo všetkých kútov sveta.

Medzi príčiny otroctva treba zaradiť
aj korupciu tých, ktorí sú odhodlaní
urobiť všetko preto, aby sa obohatili.
Vskutku, zotročenie a obchod s ľuďmi
sú veľmi komplikované a často si
nachádzajú cestu cez podplácanie
sprostredkovateľov, niektorých
členov poriadkových síl či iných
štátnych činiteľov, alebo
predstaviteľov rôznych civilných a
vojenských inštitúcií. „To sa deje



vtedy, keď centrom ekonomického
systému nie je človek, ľudská osoba,
ale zbožštené peniaze. Áno, centrom
každého spoločenského a
ekonomického systému musí byť
človek, Boží obraz, stvorený nato,
aby sa stal pánom vesmíru. Keď je
človek odstránený a do hry vstupuje
bôžik peňazí, nastáva takéto
prevrátenie hodnôt." 5

Ďalšími príčinami otroctva sú
ozbrojené konflikty, násilie,
kriminalita a terorizmus. Mnoho ľudí
je zajatých s cieľom predať ich do
otroctva, alebo najať ako vojakov či
sexuálne zneužívať, pokým iní sú
prinútení emigrovať a zanechať
všetko, čo majú: pôdu, dom, majetok,
ba aj členov rodiny. Títo sú donútení
hľadať alternatívu k týmto ťažkým
podmienkam, hoci tým ohrozujú
vlastnú dôstojnosť a prežitie, alebo
riskujú, že sa dostanú do
začarovaného kruhu, v ktorom sa



stanú vazalmi biedy, korupcie a ich
zhubných následkov.

Spoločné úsilie o odstránenie otroctva

5. Keď pozorujeme fenomén
obchodovania s ľuďmi, ilegálne
transporty s migrantmi a ďalšie,
známe i neznáme tváre otroctva,
často máme dojem, že sa to deje
uprostred všeobecnej ľahostajnosti.

Hoci je to, žiaľ, z veľkej časti pravda,
chcel by som pripomenúť obrovskú
skrytú prácu mnohých, najmä
ženských rehoľných kongregácií,
ktorú už dlhé roky konajú v prospech
obetí otroctva. Tieto inštitúty pracujú
často vo veľmi ťažkých podmienkach,
kde niekedy vládne násilie, pričom sa
usilujú prerušiť neviditeľné reťaze,
ktoré spájajú obete s ich
obchodníkmi a vykorisťovateľmi.
Reťaze, ktorých oká sú často
vytvorené z jemných
psychologických mechanizmov, ktoré
udržiavajú obete závislými od ich



žalárnikov, či už prostredníctvom
vydierania a vyhrážania sa im
samým alebo ich drahým, alebo
prostredníctvom materiálnych
nástrojov ako je zadržiavanie
identifikačných dokumentov a
fyzické násilie. Činnosť rehoľných
kongregácií sa principiálne odvíja v
troch smeroch: pomoc obetiam, ich
rehabilitácia po psychologickej a
formačnej stránke a ich reintegrácia,
či už v cieľovej spoločnosti alebo v
krajine ich pôvodu.

Táto nesmierna práca, ktorá si
vyžaduje odvahu, trpezlivosť a
vytrvalosť, si zaslúži zo strany celej
Cirkvi i celej spoločnosti ocenenie.
No samotná ich práca, samozrejme,
nemôže stačiť nato, aby sa zlo
vykorisťovania človeka človekom
odstránilo. Na to je potrebné trojité
úsilie na inštitucionálnej úrovni:
prevencia, ochrana obetí a súdne
postihy voči zodpovedným. Okrem
toho – keďže zločinecké organizácie



používajú na dosiahnutie svojich
cieľov globálne siete – si práca na
odstránení tohto fenoménu vyžaduje
spoločné a navyše globálne úsilie
rozličných aktérov, ktorí tvoria
spoločnosť.

Jednotlivé štáty musia bdieť nad tým,
aby ich národná legislatíva skutočne
rešpektovala dôstojnosť ľudskej
osoby, a to v oblasti migrácie,
zamestnanosti, adopcie, sťahovania
podnikov do zahraničia i pri predaji
produktov vyrobených s využívaním
otrockej práce. Sú nevyhnutne
potrebné spravodlivé zákony,
zamerané na človeka, ktoré bránia
jeho základné práva a znovu ich
nastoľujú, ak sa nedodržiavali. Majú
tiež umožňovať rehabilitáciu obetí a
zaisťovať ich osobnú bezpečnosť, ako
aj účinné mechanizmy kontroly a
správnej aplikácie týchto noriem,
ktoré nenechajú miesto pre korupciu
a beztrestnosť. Treba tiež náležite
oceniť miesto ženy v spoločnosti, a to



aj prostredníctvom rôznych iniciatív
v oblasti kultúry a komunikácií, aby
sa dosiahol želaný výsledok.

Medzivládne organizácie majú v
súlade s princípom subsidiarity
uskutočňovať koordinované
iniciatívy, aby premohli nadnárodné
siete organizovaného zločinu, ktoré
vládnu obchodovaniu s ľuďmi a
ilegálnemu obchodu s migrantmi.
Ukazuje sa, že je nevyhnutná
spolupráca na rozličných úrovniach,
ktorá bude zahŕňať národné i
medzinárodné inštitúcie, ako aj
organizácie občianskej spoločnosti a
svet podnikania.

Podniky,6 majú povinnosť garantovať
svojim zamestnancom dôstojné
podmienky na ich prácu a primerané
mzdy, ale aj bdieť nad tým, aby
formy zotročovania a obchodu s
ľuďmi nemali v distribučných sieťach
miesto. So sociálnou zodpovednosťou
podnikov sa spája aj sociálna



zodpovednosť konzumenta. Každý
človek si má byť totiž vedomý toho,
že „nadobúdanie je vždy aj morálny,
nielen ekonomický problém"7.

Organizácie občianskej spoločnosti
majú zasa povinnosť prebúdzať
svedomie a podporovať všetky kroky
nevyhnutné na vykorenenie kultúry
zotročovania. Svätá stolica, reagujúc
na bolestné volanie obetí
obchodovania a na hlasy rehoľných
kongregácií, ktoré ich na ceste k
oslobodeniu sprevádzajú, v
posledných rokoch znásobila výzvy
adresované medzinárodnému
spoločenstvu, aby rôzni aktéri spojili
svoje sily a spolupracovali na
odstránení tohto nešváru.8 Okrem
toho sa zorganizovalo niekoľko
stretnutí s cieľom zviditeľniť jav
obchodovania s ľuďmi a uľahčiť
spoluprácu rôznych aktérov
angažujúcich sa v prospech obetí,
medzi ktorých patria odborníci z
akademického sveta a



medzinárodných organizácií,
poriadkové sily krajín, z ktorých
migranti pochádzajú, cez ktoré
prechádzajú a do ktorých smerujú, a
tiež predstavitelia cirkevných skupín.
Želám si, aby toto úsilie pokračovalo
a silnelo aj v budúcich rokoch.

Globalizovať bratstvo, nie otroctvo,
ani ľahostajnosť

6. Vo svojom diele „hlásania pravdy
Kristovej lásky v spoločnosti"9 sa
Cirkev neustále zapája do
charitatívnych činností, inšpirovaná
pravdou o človeku. Jej úlohou je
ukázať všetkým cestu k obráteniu,
ktoré vedie k zmene pohľadu na
blížneho, aby sme v každom človeku,
nech je to ktokoľvek, videli brata
alebo sestru v rámci ľudskej rodiny a
uznávali jeho vnútornú dôstojnosť v
pravde a slobode. Jasne to ilustruje
príbeh Giuseppiny Bakhity, svätice
pochádzajúcej z regiónu Darfúr v
Sudáne, ktorú zajali obchodníci s



otrokmi a predali ju krutým pánom,
keď mala deväť rokov. No potom sa –
po bolestných skúsenostiach – vďaka
viere prežívanej v rehoľnom
zasvätení a v službe druhým,
osobitne tým najmenším a
najslabším, stala „slobodnou Božou
dcérou". Táto svätica, ktorá žila v 19.
a 20. storočí, je aj dnes príkladným
svedectvom nádeje10 pre mnohé
obete otroctva a môže povzbudiť
úsilie všetkých, ktorí bojujú proti
tejto „otvorenej rane na tele
súčasného ľudstva; rane na
Kristovom tele"11.

V tejto perspektíve chcem vyzvať
každého človeka, aby v súlade s jeho
špecifickou úlohou a
zodpovednosťou preukazoval skutky
bratstva voči tým, ktorí žijú v stave
zotročenia. Pýtajme sa aj my, ako
spoločenstvo i jednotlivci, či je pre
nás výzvou, keď sa denne stretáme,
alebo máme niečo do činenia s
osobami, ktoré by mohli byť obeťami



obchodovania s ľuďmi, alebo keď si
máme zvoliť, či kúpime produkty, o
ktorých oprávnene predpokladáme,
že môžu byť výsledkom
vykorisťovania druhých ľudí.
Niektorí z nás z ľahostajnosti alebo z
ekonomických dôvodov, alebo pre
zaneprázdnenosť každodennými
starosťami, zatvárajú pred tým oči.
Iní sa však rozhodnú niečo
podniknúť a zapoja sa do združení
občianskej spoločnosti, alebo robia
každodenné malé gestá – ktoré však
majú veľkú cenu! – ponúknu láskavé
slovo, pozdravia, povedia „dobrý
deň" alebo darujú úsmev; tieto gestá
nič nestoja, no môžu dať nádej,
otvoriť cestu, zmeniť život človeka,
ktorý je akoby neviditeľný, a tiež
zmeniť náš život zoči-voči tejto
realite.

Musíme uznať, že čelíme svetovému
fenoménu, ktorý presahuje
kompetencie len jednej spoločnosti
alebo národa. Nato, aby sme ho



porazili, je potrebná mobilizácia
takých rozmerov, ktoré sú
porovnateľné so samotným týmto
fenoménom. Z tohto dôvodu
naliehavo apelujem na všetkých
mužov a ženy dobrej vôle, a na
všetkých, ktorí sú zblízka či zďaleka –
aj na tých najvyšších
inštitucionálnych úrovniach –
svedkami pliagy súčasného otroctva,
aby sa nestali spolupáchateľmi tohto
zla, aby neodvracali pohľad pred
utrpením svojich bratov a sestier s
rovnakou ľudskou prirodzenosťou,
ktorí sú zbavení slobody a
dôstojnosti, ale aby mali odvahu
dotknúť sa trpiaceho tela Krista,12
ktoré sa zjavuje v tvárach mnohých,
ktorých on sám volá „títo moji
najmenší bratia" (Mt 25, 40.45).
Vieme, že Boh sa pýta každého z nás:
„Čo si urobil svoju bratovi?" (porov.
Gn 4, 9 – 10). Globalizácia
ľahostajnosti, ktorá dnes dolieha na
život toľkých sestier a bratov, si od
nás všetkých vyžaduje, aby sme sa



stali tvorcami globalizácie solidarity
a bratstva, ktorá im všetkým môže
znova dať nádej a môže im pomôcť
vydať sa opäť s odvahou na cestu,
uprostred problémov dnešnej doby,
ale aj nových perspektív, ktoré so
sebou nesie a ktoré nám Boh dáva do
rúk.

Vatikán 8. decembra 2014

František

1 Bod 1.

2 Posolstvo na Svetový deň pokoja
2014, 2.

3 Porov. apoštolská exhortácia
Evangelii gaudium, 11.

4 Porov. Príhovor k medzinárodnej
delegácii Združenia trestného práva,
23. október 2014: L'Osservatore
Romano, 24. október 2014, s. 4.

5 Príhovor k účastníkom svetového
stretnutia ľudových hnutí, 28.



októbra 2014: L'Osservatore Romano,
29. október 2014, s. 7.

6 Porov. PÁPEŽSKÁ RADA IUSTITIA
ET PAX, La vocazione del leader
d'impresa. Una riflessione, Miláno a
Rím, 2013.

7 BENEDIKT XVI., encyklika Caritas
in veritate, 66.

8 Porov. Posolstvo Guyovi Ryderovi,
generálnemu riaditeľovi
Medzinárodnej organizácie práce
(MOP), pri príležitosti 103.
zasadnutia Generálnej konferencie
MOP, 22. máj 2014: L'Osservatore
Romano, 29. máj 2014, s. 7.

9 BENEDIKT XVI., encyklika Caritas
in veritate, 5.

10 „Prostredníctvom spoznania tejto
nádeje bola ,vykúpená', necítila sa
viac otrokyňou, ale slobodnou Božou
dcérou. Pochopila, na čo myslel
Pavol, keď Efezanom pripomínal, že



predtým boli bez nádeje a bez Boha
vo svete – že boli bez nádeje, lebo
boli bez Boha" (BENEDIKT XVI.,
encyklika Spe salvi, 3).

11 Príhovor k účastníkom 2.
medzinárodnej konferencie
Combating Human Trafficking:
Church and Law Enforcement in
partnership, 10. apríl 2014:
L'Osservatore Romano, 11. apríl
2014, s. 7; porov. exhortácia Evangelii
gaudium, 270.

12 Porov. exhortácia Evangelii
gaudium, 24; 270.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/posolstvo-svateho-otca-
frantiska-k-svetovemu-dnu-

pokoja-2015/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/posolstvo-svateho-otca-frantiska-k-svetovemu-dnu-pokoja-2015/
https://opusdei.org/sk-sk/article/posolstvo-svateho-otca-frantiska-k-svetovemu-dnu-pokoja-2015/
https://opusdei.org/sk-sk/article/posolstvo-svateho-otca-frantiska-k-svetovemu-dnu-pokoja-2015/
https://opusdei.org/sk-sk/article/posolstvo-svateho-otca-frantiska-k-svetovemu-dnu-pokoja-2015/

	Posolstvo Svätého Otca Františka k Svetovému dňu pokoja 2015

