
opusdei.org

Pokojná pozornosť:
skutky duchovného
milosrdenstva

Skutky duchovného
milosrdenstva prichádzajú na
pomoc ľudskému srdcu, ktoré v
mnohých rôznych podobách
zakúša hlad a smäd, nahotu a
opustenosť, chorobu a zajatie.

15.12.2022

Cirkev ako múdra matka vie, čo
potrebujú jej deti na to, aby v zdraví
a sile rástli na duchu aj na tele. Skrze
skutky milosrdenstva nás pozýva,



aby sme vždy nanovo objavovali, že
telo i duša našich ľudských bratov
potrebuje pozornú starostlivosť a že
túto starostlivosť dáva Boh na starosť
každému z nás. „Cieľom
milosrdenstva je samotný ľudský
život ako celok. Náš „telesný“ život
hladuje a je smädný, potrebuje
ošatenie, bývanie a navštevovanie,
ako aj dôstojný pohreb, ktorý si nikto
sám nemôže dať. (…). Náš
„duchovný“ život potrebuje výchovu,
nápravu, povzbudenie (útechu).
Potrebujeme, aby nás druhí potešili,
odpustili nám, podporovali nás a
modlili sa za nás.“1

Budeme sa teraz zaoberať skutkami
duchovného milosrdenstva, ktoré
prichádzajú na pomoc ľudskému
srdcu, ktoré v mnohých rôznych
podobách zakúša hlad a smäd,
nahotu a opustenosť, chorobu a
zajatie. Ide o rôzne formy duchovnej
núdze, ktorá postihuje nás všetkých a
ktorú, ak sa pozrieme pozorne,



nájdeme aj vo svojom okolí.2 Boh od
nás očakáva, že aj napriek ťažobe,
ktorú nesieme na svojich pleciach,
bude naše srdce súcitné rovnako ako
to jeho, a že sa neotupí jeho
vnímavosť voči potrebám druhých.
„Uprostred toľkého egoizmu a
ľahostajnosti — každý sa zaoberá iba
sebou! — spomínam si na drevené
osliatka, ktoré bežia po písacom
stole, silné a statné... — Jedno stratilo
nohu. Klusalo však ďalej, lebo sa
opieralo o iné.“3

Každodenné milosrdenstvo

Svätý Josemaría pri jednej príležitosti
spomínal na radostnú a rokmi
potvrdenú skúsenosť s kresťanskou
veľkorysosťou: „Poznám tisíce (…)
študentov, ktorí sa vzdali možnosti
budovať si svoj malý súkromný svet a
odovzdali sa ostatným
prostredníctvom svojej
profesionálnej činnosti, ktorú sa
snažia s ľudskou dokonalosťou a v



stále mladom a radostnom duchu
konať vo výchovných,
zdravotníckych, sociálnych a iných
dielach.“4 Kde sú kresťania, ktorí sú
„akoby ohňom poznačení na túto
misiu osvetľovania, žehnania,
oživovania, pozdvihovania,
uzdravovania a oslobodzovania,“
tam nájdeme tých, ktorí sú
„zdravotná sestra ‚z celej duše‘, učiteľ
‚z celej duše‘, politik ‚z celej duše‘,
teda tí, ktorí sa v hĺbke rozhodli byť s
inými a pre iných. Keď však človek
svoje povinnosti oddeľuje od
súkromného života, všetko zostane
sivé: bude len neustále vyhľadávať
uznania alebo presadzovať vlastné
záujmy.“5 „Žiaden človek, ktorý je
Božím synom, nemôže svoj život
chápať iba ako systematickú
prípravu na úžasné curriculum a
žiarivú kariéru.“6 Je logické, že nás
nadchnú nové obzory, ktoré sa pred
nami v našej práci otvárajú, no aby
sa toto nadšenie nestalo prázdnym
preludom – „márnosť nad



márnosť“ (Kaz 1,2) –, malo by byť
inšpirované túžbou osvecovať
rozum, zmierňovať napätie a tešiť
ľudské srdcia.

Všetci – nielen spisovatelia, učitelia či
odborníci na komunikáciu – sa
nejakým spôsobom podieľame na
vytváraní kultúry a verejnej mienky.
Každý môže svojím spôsobom 
nevedomých vyučovať, 
pochybujúcim dobre radiť a 
hriešnikov napomínať: tých, ktorí
sa nevedomky stali obeťou
povrchnosti a najrôznejších ideológií;
ktorí sú smädní po vedomostiach,
ktorí chcú piť z prameňov ľudskej a
božskej múdrosti; ktorí „Krista
nepoznajú a nevideli ani krásu jeho
tváre, ani nič nevedia o nádhere jeho
učenia“.7

Snaha prežívať vieru tak, aby z nej
vyžarovala pravda; ochota
komplikovať si život a organizovať
vzdelávacie prostriedky v



najrôznejšom prostredí; túžba vtlačiť
práci kresťanskú podobu, očistiť ju od
zneužívania a nájsť v nej nové
obzory; snaha učiteľov pomáhať
študentom rásť; ochota odovzdávať
svoje skúsenosti tým, ktorí si razia
cestu v pracovnom svete; ochota
pomáhať a radiť kolegom v
problémoch; podporovať mladých
ľudí, ktorí váhajú so založením
rodiny, pretože im v tom bráni
finančná neistota; šľachetne a s
odvahou napomínať hriešnikov…
Tieto a mnohé ďalšie postoje, ktoré
ďaleko presahujú rámec
minimalistickej etiky, vytvárajú 
každodenné milosrdenstvo, ktoré Boh
žiada od všetkých kresťanov.

Aj keď je určite dobré vytvárať rôzne
projekty tam, kde máme možnosť
podať pomocnú ruku, bežnou
oblasťou pre konanie milosrdenstva
je každodenná práca vedená túžbou
pomáhať: Čo by som ešte mohol
urobiť? Koho by som ešte mohol



zapojiť? To všetko je milosrdenstvo,
ktoré koná bez rozvrhu, bez
vypočítavosti: Dynamické
milosrdenstvo, „nie ako zvecnené a
zadefinované podstatné meno, nie
ako prídavné meno, ktoré tak trochu
dekoruje život, ale ako sloveso –
konať milosrdenstvo a prijímať
milosrdenstvo – zahŕňať
milosrdenstvom a byť
milosrdenstvom zahrnutí“.8

Prikrývať slabosti druhého

Tieto dva aspekty – konať
milosrdenstvo a prijímať
milosrdenstvo – v sebe odrážajú
jedno z najtypickejších
blahoslavenstiev tohto roku
milosrdenstva: „Blahoslavení
milosrdní, lebo oni dosiahnu
milosrdenstvo“ (Mt 5,7);
milosrdenstvo si v nich prerazí cestu,
lebo tomu, kto preukazuje
milosrdenstvo, sa dostane
milosrdenstva z neba. Geniálny



Shakespeare to formuloval
nasledovne: „Milosrdenstvo
nemožno vynútiť. Znáša sa z neba
ako nežný dážď na vyprahnutú zem.
Je dvojakým požehnaním: kto dáva,
blažený je ako ten, kto berie.“ 9

Milosrdným teda Pán sľubuje nielen
zhovievavosť a pochopenie na konci
ich dní, ale tiež veľkorysú mieru
darov – stonásobne viac (Mt 19, 29) –
už v tomto živote. Milosrdný človek
intenzívnejšie vníma, že mu Boh
odpúšťa a že ho chápe, takže potom
sám s radosťou odpúšťa a chápe
druhých aj napriek tomu, že je to pre
neho niekedy bolestné, a raduje sa,
keď vidí, ako skrze neho Božie
milosrdenstvo prechádza na
ostatných. „Lebo čo je u Boha
bláznivé, je múdrejšie ako ľudia, a čo
je u Boha slabé, je silnejšie ako
ľudia“ (1 Kor 1,25). Keď utápame zlo
v prívale dobra; keď sa snažíme, aby
nám ľudská zloba nezatvrdila srdce;
keď neoplácame bezcitnosť



bezcitnosťou; keď nezavaľujeme ľudí
okolo seba svojimi problémami; keď
sa snažíme ovládať svoju
precitlivenosť a sebalásku, víťazíme v
„Božích bitkách (…). Nezostáva nič
iné, len vziať vážne túto
prenádhernú vojnu lásky, ak chceme
pre Cirkev a pre duše skutočne
dosiahnuť vnútorný a Boží pokoj“.10

Ďalší zo skutkov duchovného
milosrdenstva spočíva v trpezlivom
znášaní krivdy a ľudí, ktorí sú nám
na ťarchu. Nejde pritom len o to, aby
sme druhého nezhadzovali a
neukazovali naňho prstom.
Milosrdný človek má prikrývať
slabosti druhého (podobne ako
synovia Noemovi11), aj keď pri tom
bude cítiť ich „pach“. Chladné
milosrdenstvo nie je
milosrdenstvom. „Ovčí pach“12 – v
cirkvi sme všetci ‚ovcami i
pastiermi‘13 – býva nepríjemný, ale
znášať ho a nezapchávať si pritom
nos, to je skrytá obeť, ktorá je pre



Boha ľúbeznou vôňou: bonus odor
Christi.14 „Keď sa ty postíš, pomaž si
hlavu a umy si tvár, aby nie ľudia
zbadali, že sa postíš, ale tvoj Otec,
ktorý je v skrytosti. A tvoj Otec ťa
odmení, lebo on vidí aj v
skrytosti.“ (Mt 6, 17–18).

Milosrdenstvo mení našu tendenciu
klásť na druhých príliš vysoké
požiadavky a sebe povoľovať.
Pomáha nám uvedomiť si, že to, čo
sme považovali u druhého za chybu,
bola len nálepka, ktorú sme mu dali
možno na základe nejakej ojedinelej
udalosti alebo preto, že sme niečomu
prikladali príliš veľký význam;
vyniesli sme nad ním súd, ale pritom
sme nevideli druhého takého, aký je,
lebo sme vnímali len jeho negatívne
stránky a rysy zveličené našou
sebaláskou. Božie milosrdenstvo nás
vedie k tomu, aby sme také prísne
súdy nevynášali, prípadne ich
dokázali odvolať. Aj tu platí múdra
veta Tertúlianova: „Kto prestane byť



neznalý, prestane nenávidieť, 
desinunt odisse qui desinunt
ignorare.“15

Každodenné milosrdenstvo je teda
pre nás výzvou, aby sme ľudí okolo
seba (rodičov, deti, súrodencov,
susedov, kolegov v práci...) lepšie
spoznali a nenálepkovali ich. Keď
máme pre druhého pochopenie, keď
s ním nestrácame trpezlivosť,
pomáhame mu rásť. Prehnaná
zameranosť na jeho nedostatky v
ňom naopak vyvolá napätie a
uzavretosť, takže zo seba bude môcť
len ťažko vydať to najlepšie. Všetky
naše vzťahy, najmä tie rodinné, majú
byť „milosrdnou pastvinou“ bez
paternalizmu. „Každý so záujmom
maľuje a píše do života druhého.“16

Milosrdenstvo je potrebné aj preto,
aby sme vedeli bez nevraživosti
znášať, keď s nami druhí
zaobchádzajú tvrdo. Nie je ľahké mať
rád niekoho, od koho sa nám dostáva



len urážok a ľahostajnosti, ale „ak
pozdravujete iba svojich bratov, čo
zvláštne robíte?“ (Mt 5,47). Pre
kresťanského ducha je príznačné
nielen vzájomné pochopenie, ale aj
ochota uzmieriť sa alebo odpustiť
tomu, kto sa k nám zachoval
nepekne. Úprimná snaha odpúšťať
ubližujúcim je jediný spôsob, ako
zastaviť špirálu nepochopenia,
takmer vždy vytvorenú vzájomným
neporozumením. Nejde o idealizmus
naivných ľudí, ktorí sa nestretli s
bezcharakternosťou a cynizmom, ale
o „Božiu moc“ (1 Kor 1,18): jemný
vánok, schopný zboriť aj tie
najimpozantnejšie štruktúry.

Poslanie potešovať

„Nech je zvelebený Boh a Otec nášho
Pána Ježiša Krista, Otec
milosrdenstva a Boh všetkej útechy!
On nás potešuje v každom našom
súžení, aby sme mohli aj my
potešovať tých, čo sú v akomkoľvek



súžení, tou útechou, ktorou Boh
potešuje nás.“ (2 Kor 1,3–4) Kresťan
trpí ako všetci ostatní ľudia a niekedy
musí navyše znášať nepochopenie a
ťažkosti pre svoju vernosť Bohu17;
jeho utrpenie sa mu však zároveň
stáva ľahkým, pretože má útechu u
svojho Otca. „To je tvoja istota, to je
dno, na ktoré môžeš spustiť kotvu,
nech by sa už na hladine tohto mora
života dialo čokoľvek. A nájdeš
radosť, silu, optimizmus, víťazstvo!“18

Útecha od Boha nás robí schopnými
potešovať a vysiela nás do sveta
potešovať, lebo „náš nekonečný
smútok možno vyliečiť len
nekonečnou láskou“.19

Aby sme mohli zarmútených tešiť,
musíme sa naučiť vnímať potreby
druhých. Niektorí ľudia sú smutní,
lebo zakúšajú „horkosť osamelosti
alebo ľahostajnosti“20; iní preto, že sú
pod veľkým tlakom a potrebujú si
oddýchnuť. Potrebujú, aby im niekto
pomohol a ukázal im, ako odpočívať,



lebo sa to nikdy nenaučili. Dobré
Božie dieťa sa má snažiť
napodobňovať nenápadné pôsobenie
pravého Utešiteľa (V práci
odpočinutie, v sparne chladné
vanutie, v plači pravá útecha)21:
starať sa o druhých bez toho, aby si
všimli, že im venujeme čas, bez toho,
aby mali pocit, že im udeľujeme
audienciu alebo ich dirigujeme.
„Hovoríme o postoji srdca, ktoré
všetko prežíva s pokojnou
pozornosťou, ktoré vie byť naplno
prítomné pred niekým bez toho, aby
premýšľalo nad tým, čo bude potom,
ktoré sa odovzdáva každému
okamihu ako Božiemu daru, ktorý
treba prežívať v plnosti.“22 Božie
dieťa kráča životom s hlbokým
presvedčením, že „každý človek je
hodný našej pozornosti“23: úsmev,
ochota pomáhať, nefalšovaný záujem
o druhých, aj o tých, ktorých takmer
nepoznáme, môže niekomu zmeniť
deň a niekedy aj život.



Ku každému, známemu i
neznámemu, sa bude naše
milosrdenstvo vychádzajúce z
modlitby rozlievať ako „široký,
pokojný a bezpečný prúd“24:
„Orodovať, prosiť za druhých, je od
čias Abraháma príznačnou
vlastnosťou srdca, ktoré je v súlade s
Božím milosrdenstvom.“ 25 Preto nás
Cirkev nabáda, aby sme sa modlili
za živých i mŕtvych. Jedna z radostí,
ktoré zažijeme v nebi, bude zistenie,
koľkým ľuďom pomohla naša,
napríklad aj kratučká modlitba
uprostred dopravného ruchu alebo
vo verejnej doprave, ktorú sme sa
pomodlili na oplátku za neláskavé
gesto; zistenie, že Boh vďaka nášmu
príhovoru prebudil v niekom, kto z
nejakého dôvodu trpel, novú nádej;
zistenie, koľko útechy sa dostalo
živým i mŕtvym vďaka tomu, že sme
si na nich spomenuli pri omši
ponorení do modlitby Ježiša k Otcovi
v Duchu Svätom.



Končíme našu krátku prehliadku
skutkov milosrdenstva, ktoré sú v
skutočnosti „nekonečné, každý má
svoj osobný ráz a príbeh s vlastnou
tvárou. Nie je dokopy iba sedem
telesných a sedem duchovných
skutkov. Tie vypočítané sú skôr len
akýmisi surovinami samotného
života a, ak sa ich dotýkajú
milosrdné ruky a ak ich stvárňujú,
mení sa každý z nich na remeselný
výtvor. Skutok sa množí ako chlieb v
košoch a rastie bez obmedzenia ako
horčičné zrnko“.26

Carlos Ayxelá

1 František, 3. rozjímanie, Kňazská
duchovná obnova, 2.6.2016.

2 Kompendium Katechizmu katolíckej
cirkvi vypočítava sedem skutkov
duchovného milosrdenstva:
hriešnikov napomínať, nevedomých



vyučovať, pochybujúcim dobre radiť,
zarmútených tešiť, krivdu trpezlivo
znášať, ubližujúcim odpúšťať, za
živých a mŕtvych sa modliť.

3 Sv. Josemaría, Vyhňa, 563.

4 Sv. Josemaría, Rozhovory, 75.

5 Porov. František, ap. exh. Evangelii
gaudium (24.11.2013), 273.

6 Sv. Josemaría, Boží priatelia, č. 76.

7 Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 179.

8 František, 1. rozjímanie, Kňazská
duchovná obnova, 2.6.2016.

9 W. Shakespeare, Kupec benátsky ,
IV. 1.; porov. František, Posolstvo k
50. Svetovému dňu médií, 24.1.2016.

10 Sv. Josemaría, Poznámky z
rozjímania, II–1972, in: Es Cristo que
pasa, Edición crítica preparada por
Antonio Aranda, Rialp 2013, 8d.



11 Porov. Gn 9, 22–23.

12 František, Homília, 28.3.2013.

13 Porov. Javier Echevarría, 
Pastiersky list, 1.8.2007.

14 Porov. 2 Kor 2, 15.

15 Tertulian, Ad Nationes, 1, 1. Tiež
sv. Augustín sa tejto otázke venuje v 
In Evangelium Ioannis Tractatus , 89
a 90.

16 František, ap. exh. Amoris Laetitia
(19.3.2016), 322.

17 Žalmy sú častým obrazom týchto
ťažkostí veriaceho človeka. Porov.
napr. Ž 42, 10–12; 44, 10–26; 73.

18 Krížová cesta, VII. zastavenie, 2.

19 František, Evangelii Gaudium ,
265.

20 Sv. Josemaría, Prejav v Centro
ELIS pri príležitosti jeho inaugurácie,



21.11.1965, v knihe Josemaría Escrivá
de Balaguer y la universidad,
Pamplona, Eunsa 1993, 84.

21 Rímsky misál, Zoslanie Ducha
Svätého, Hymnus Veni Sancte
Spiritus.

22 František, enc. Laudato si
(24.5.2015), 226.

23 František, Evangelii Gaudium ,
274.

24 Boží priatelia, 306.

25 Katechizmus katolíckej církvi,
2635.

26 František, 3. rozjímanie, Kňazská
duchovná obnova, 2.6.2016. Porov. 
Mt 13, 31–32; 14, 19–20.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/sk-sk/article/pokojna-pozornost-skutky-duchovneho-milosrdenstva/


sk-sk/article/pokojna-pozornost-skutky-
duchovneho-milosrdenstva/

(14.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/pokojna-pozornost-skutky-duchovneho-milosrdenstva/
https://opusdei.org/sk-sk/article/pokojna-pozornost-skutky-duchovneho-milosrdenstva/

	Pokojná pozornosť: skutky duchovného milosrdenstva

