
opusdei.org

Po cestách
kontemplácie

Vydať sa po cestách
kontemplácie znamená dovoliť
Duchu Svätému, aby v nás v
každej životnej situácii odrážal
Kristovu tvár.

21.09.2020

Jedna z vecí, ktorú evanjelium
najviac zdôrazňuje na Ježišovom
spôsobe, akým napĺňa svoje poslanie,
je to, ako často sa modlí. Okamihy, v
ktorých sa obracia k Otcovi, v istom
zmysle udávajú rytmus jeho služby.
Ježiš sa uchyľuje k modlitbe pred



krstom (porov. Lk 3,21), modlí sa v
noci pred vyvolením dvanástich
apoštolov (porov. Lk 6,12), na vrchu
pred premenením (porov. Lk 9,28),
na Olivovej hore, kde sa pripravuje
na utrpenie (porov. Lk 22,41–44). Pán
venoval modlitbe veľa času: modlil sa
za súmraku, celé noci, skoro ráno
alebo uprostred dňa plného kázania;
modlil sa takmer nepretržite a aj
učeníkom opakovane pripomínal, že
„sa treba stále modliť a
neochabovať.“ (Lk 18,1)

Načo tento Pánov príklad a
naliehanie? Prečo je modlitba
potrebná? Modlitba totiž napĺňa
najvnútornejšie túžby človeka, ktorý
bol stvorený preto, aby sa mohol
rozprávať s Bohom a kontemplovať
ho. Predovšetkým je ale modlitba
darom od Boha, potešením, ktoré
nám Boh ponúka: „Živý a pravý Boh
neúnavne volá každého človeka k
tajomnému stretnutiu v modlitbe.
Tento krok lásky verného Boha je v



modlitbe vždy prvý, krok človeka je
vždy odpoveďou.“[1]

K tomu, aby sme mohli
napodobňovať Krista a mať účasť na
jeho živote, nutne potrebujeme
rozjímavú dušu. Kontempláciou
Božieho tajomstva, zjaveného v
Ježišovi Kristovi, sa náš život
premieňa v jeho život. Uskutočňuje
sa to, čo svätý Pavol napísal
Korinťanom: „A my všetci s
odhalenou tvárou hľadíme ako v
zrkadle na Pánovu slávu a Pánov
Duch nás premieňa na taký istý,
čoraz slávnejší obraz.“ (2 Kor 3,18)
Všetci kresťania sú tak ako svätý
Pavol volaní k tomu, aby na svojej
tvári odrážali tvár Krista. V tom tkvie
poslanie apoštola: byť poslom Božej
lásky, ktorú človek zakúša sám na
sebe vo chvíľach modlitby. Preto je
tiež výzva „hlbšie sa ponoriť do
kontemplatívnej modlitby uprostred
sveta a pomáhať aj ostatným kráčať



po cestách kontemplácie[2]“ [3] stále
aktuálna.

Prijať Boží dar

Apoštol rastie v rytme modlitby.
Osobná premena, ktorá ho podnecuje
k evanjelizácii, vychádza z
kontemplácie. Pápež František
pripomína, že: „Najlepšia motivácia
na to, aby sme sa rozhodli zvestovať
evanjelium, je kontemplovať ho s
láskou, zastaviť sa na jeho stránkach
a čítať ho srdcom. Ak k nemu
pristupujeme takýmto spôsobom,
jeho krása nás udiví a vždy znova
nadchne.“[4] Preto je dôležité
rozvíjať „kontemplatívneho ducha,
ktorý nám každý deň nanovo umožní
spoznať, že máme k dispozícii dobro,
ktoré nás robí ľudskejšími a pomáha
nám žiť nový život. Niet nič lepšieho,
čo by sme mohli odovzdať
druhým.“[5]

Evanjelium nám predstavuje rôzne
postavy, ktorým stretnutie s Kristom



zmení život a urobí z nich nositeľov
Pánovej spasiteľnej zvesti. Jednou z
nich je Samaritánka, ktorá, ako nám
rozpráva evanjelista Ján, prichádza k
studni, pri ktorej Ježiš sedí a
odpočíva, len načerpať vodu. A je to
on, kto prvý nadväzuje reč: „Daj sa
mi napiť!“ (Jn 4,7). Samaritánka
spočiatku neprejavuje prílišnú
ochotu v rozhovore pokračovať: „Ako
si môžeš ty, Žid, pýtať vodu odo mňa,
Samaritánky?“ (Jn 4,9) Pán jej však
vysvetľuje, že tou vodou, ktorú ona
hľadá, je v skutočnosti on: „Keby si
poznala Boží dar ... (Jn 4,10), kto sa
napije z vody, ktorú mu ja dám,
nebude žízniť naveky. A voda, ktorú
mu dám, stane sa v ňom prameňom
vody prúdiacej do večného
života.“ (Jn 4,14) Potom, čo sa dotkne
Samaritánkinho srdca, jej jasne a
jednoducho povie, že pozná jej
minulosť (porov. Jn 4,17–18); hovorí
to však s takou láskou, že sa žena
necíti zastrašená ani odvrhnutá,
práve naopak: Ježiš ju robí účastnou



na novom svete, uvádza ju do sveta
nádeje, lebo prišiel okamih
zmierenia, okamih, kedy sa pre
všetkých ľudí otvárajú brány
modlitby: „Ver mi, žena, že prichádza
hodina, keď sa nebudete klaňať
Otcovi ani na tomto vrchu ani v
Jeruzaleme (...) Ale prichádza
hodina, ba už je tu, keď sa praví
ctitelia budú klaňať Otcovi v Duchu a
pravde.“ (Jn 4,21.23)

Samaritánka objavuje v rozhovore s
Ježišom pravdu o Bohu a o svojom
vlastnom živote. Prijme Boží dar a
radikálne sa zmení. Cirkev preto v
tomto evanjeliovom úryvku vidí
jeden z najpodnetnejších obrazov
modlitby: „Ježiš žízni, jeho prosba
vyviera z hlbín Boha, ktorý po nás
túži. Či to vieme alebo nie, modlitba
je stretnutie Božieho smädu s naším
smädom. Boh má smäd, aby sme my
mali smäd po ňom.“[6] Modlitba je
prejavom iniciatívy Boha, ktorý sa
vydáva hľadať človeka a čaká na jeho



odpoveď, aby ho urobil svojím
priateľom. Hoci sa niekedy zdá, že
človek sám vyvíja iniciatívu a chce
venovať Bohu chvíľu modlitby, v
skutočnosti tým odpovedá na
predchádzajúce Božie volanie.
Modlitbu by sme teda mali prežívať
ako obojstranné volanie: Boh hľadá a
očakáva mňa a ja potrebujem a
hľadám Boha.

Čas pre Boha

Človek žízni po Bohu, hoci si to často
nevie priznať, ba dokonca odmieta
pristúpiť k prameňom živej vody,
ktorými sú chvíle modlitby. Príbeh
Samaritánky sa tak u mnohých ľudí
opakuje: Ježiš, ktorý nás možno v
nevhodný okamih prosí o malú
láskavosť, snaží sa s nami nadviazať
rozhovor v našom srdci. Nám akoby
sa však tých pár minút venovaných
modlitbe zdalo príliš dlhých, akoby
pre modlitbu nebolo v našom
nabitom diári miesto. Ak sa však



necháme Pánom do tohto
rozjímavého rozhovoru vtiahnuť,
zistíme, že modlitba nie je niečo, čo
my robíme pre Boha, ale že je to dar,
ktorý nám Boh ponúka a ktorý
môžeme len prijať.

Čas venovaný Pánovi nie je len
jednou činnosťou z mnohých, ďalšou
príťažou, v už aj tak dosť náročnom
rozvrhu. Je to prijatie a pozorné
opatrovanie nekonečne cenného
daru, nádhernej perly, pokladu
ukrytého v obyčajnosti bežného
života.

Výber chvíle pre modlitbu závisí od
toho, ako veľmi sa chceme nechať
ovládnuť Láskou: nemali by sme sa
modliť až vtedy, keď na to máme čas,
ale mali by sme si urobiť čas na to,
aby sme sa mohli modliť. Ak budeme
modlitbu podriaďovať medzerám v
rozvrhu, potom sa s veľkou
pravdepodobnosťou nikdy
pravidelne modliť nebudeme.



Zvolený čas veľa vypovedá o
tajomstve srdca: odhaľuje, aké miesto
zaujíma láska k Bohu v hierarchii
našich každodenných záujmov.[7]

Modliť sa môžeme vždy: čas kresťana
je časom vzkrieseného Krista, ktorý
je stále s nami (porov. Mt 28,20).
Najčastejším pokušením zanechať
modlitbu je určitý nedostatok viery,
ktorý sa prejavuje
uprednostňovaním inej činnosti:
„Keď sa začneme modliť, ako
prvoradé sa nám predstavia tisíce
prác alebo starostí, ktoré sa zdajú
naliehavé. Je to znova chvíľa pravdy
pre srdce a pre jeho
uprednostňujúcu lásku.“[8] Pán by
však mal byť na prvom mieste. Je
preto veľmi prospešné stanoviť si
rozvrh modlitby a o tom, ako ho
adaptovať na svoju osobnú situáciu,
sa poradiť napríklad v duchovnom
vedení.



Svätý Josemaría sa na svojich
apoštolských cestách často modlil v
aute. Keď sa inak nedalo, modlil sa aj
v električke, alebo keď chodil po
madridských uliciach. Ľudia, ktorí sa
majú posväcovať uprostred bežného
života, sa môžu ocitnúť v podobnej
situácii: otcovi alebo matke neostane
niekedy nič iné, len sa modliť a
zároveň sa pritom venovať svojim
najmenším. Ich modlitba bude iste
Bohu veľmi milá. Pri výbere
vhodného času a miesta pre
modlitbu je rozhodne dobré pamätať
na to, že Pán nás očakáva a má pre
nás pripravené potrebné milosti,
ktoré nám chce v modlitbe dať.

Modlitba je boj

Ak uvážime, že modlitba je umenie,
potom vedzme, že modlitbou
môžeme neustále vzrastať vyššie a
nechať v sebe zakaždým viac a viac
pôsobiť Božiu milosť. V tejto
súvislosti je potrebné o modlitbu



zvádzať boj.[9] V prvom rade so
sebou samým. Akonáhle sa totiž
začneme snažiť o vnútorné ticho,
začne nás pokúšať roztržitosť. Veci,
ktoré nás rozptyľujú, nám odhaľujú,
na čom v srdci lipneme a môžu nám
byť podnetom k tomu, aby sme
poprosili Pána o pomoc.[10]

Naša doba sa vyznačuje rozšírenými
technologickými možnosťami, ktoré
síce v mnohom uľahčujú
komunikáciu, ale aj oveľa viac
rozptyľujú. Dá sa povedať, že stojíme
pred novou výzvou k prehĺbeniu
kontemplatívneho života: naučiť sa
vnútornému tichu uprostred
vonkajšieho hluku. V mnohých
oblastiach je zrejmé
uprednostňovanie činnosti pred
uvažovaním a štúdiom; zvykli sme si
na tzv. multitasking – vykonávanie
viac vecí naraz, čo môže ľahko viesť k
rýchlemu konaniu v štýle akcie-
reakcie. Tiež sme si však vďaka tomu
začali nanovo vážiť také návyky, ako



je pozornosť a sústredenie, lebo
predstavujú spôsob, ako si zachovať
schopnosť rozvahy a ako rozvíjať to,
čo je skutočne dôležité.

Vnútorné ticho je nevyhnutnou
podmienkou pre kontemplatívny
život. Oslobodzuje nás od 
náklonnosti k tomu, čo je k dispozícii
ihneď, čo je ľahké, čo rozptyľuje no
nenapĺňa, a umožňuje nám sústrediť
sa na to, čo je pre nás skutočným
dobrom: na Ježiša Krista, ktorý nám
v modlitbe kráča

v ústrety.

Vnútorné sústredenie znamená
prechod od rozptýlenia mnohými
činnosťami do vnútorného sveta.
Tam Boha nájdeme ľahšie a tiež ho
potom ľahšie rozpoznáme v
udalostiach nášho života – v
každodenných drobnostiach, v
prijatom svetle, v konaní druhých – a
môžeme mu prejavovať úctu, ľútosť,
prosiť ho atď. Vnútorné sústredenie



je pre kontemplatívnu dušu
uprostred sveta nevyhnutné: „Pravej
modlitbe, ktorá absorbuje celého
človeka, neprispieva natoľko samota
púšte ako vnútorná
sústredenosť.“[11]

Hľadanie nového svetla

Ak aj človek je tým, kto v modlitbe
niečo hľadá, potom by sa vo svojom
vzťahu s Pánom nemal uspokojiť s
rutinou. Všetky trvalé vzťahy
vyžadujú neustálu snahu obnovovať
vzájomnú lásku. Teda aj vzťah k
Bohu, ktorý sa utvára najmä vo
chvíľach venovaných výlučne jemu,
by sa mal touto snahou vyznačovať.

„Keď budeš chcieť, v tvojom živote sa
môže všetko stať obetou Pánovi,
príležitosťou na rozhovor s tvojím
nebeským Otcom, ktorý má pre nás
vždy pripravené nové svetlo.“[12]
Pán toto svetlo iste udelí, pokiaľ ho
jeho deti budú horlivo hľadať a ak
budú ochotné počúvať jeho slovo a



nebudú sa domnievať, že sa už nič
nové dozvedieť nemôžu. Správanie
Samaritánky pri studni je pre nás
príkladom: hoci jej život viery
ochladol, v hĺbke srdca uchovávala
túžbu po príchode Mesiáša.

Táto túžba sa premení na časté
rozhovory s Pánom o každodenných
starostiach, bez toho, aby sme pritom
žiadali o ich rýchle vyriešenie podľa
našich predstáv. Dôležitejšie je
premýšľať o tom, čo chce Pán:
mnohokrát od nás očakáva len to, že
k Nemu jednoducho prídeme a
vďačne si pripomenieme všetko, čo v
nás nepozorovane pôsobí Duch
Svätý. Tiež sa môžeme vrátiť k
textom evanjelia, v pokoji rozjímať
nad ich pasážami, zúčastniť sa ich
ako „ďalšia zúčastnená osoba“[13] a
nechať Krista, aby sa k nám
prihováral. Živiť modlitbu tiež
znamená inšpirovať sa pre rozhovor
s Pánom v textoch, ktoré nám Cirkev
predkladá v liturgii dňa. Zdroje



modlitby sú nevyčerpateľné: ak ich
budeme používať s obnoveným
záujmom, Duch Svätý sa už postará o
zvyšok.

Keď slová neprichádzajú

Napriek tomu sa však môže stať, že
sa človeku napriek všetkej námahe
nedarí nadviazať s Bohom rozhovor.
Vtedy môžu byť veľkou útechou
Pánove slová: „Keď sa modlíte,
nehovorte veľa ako pohania. Myslia
si, že budú vypočutí pre svoju
mnohovravnosť.“ (Mt 6,7) V takej
chvíli je potrebné obnoviť dôveru v
pôsobenie Ducha Svätého v duši,
ktorý „prichádza na pomoc našej
slabosti, lebo nevieme ani to, za čo sa
máme modliť, ako treba; a sám Duch
sa prihovára za nás nevysloviteľnými
vzdychmi.“ (Rim 8,26)

V nadväznosti na slová svätého Pavla
Rimanom, Benedikt XVI. napísal, ako
má vyzerať odovzdanosť, ktorou má
byť modlitba presiaknutá: „Chceme



sa modliť, ale Boh je ďaleko a nám sa
nedostáva slov, jazyka, aby sme s
Bohom hovorili, ba ani myšlienok.
Môžeme sa len otvoriť, dať svoj čas k
dispozícii Bohu a čakať, aby nám
pomohol vstúpiť do skutočného
dialógu. Apoštol hovorí, že práve táto
absencia slov, ale zároveň túžba
vstúpiť do kontaktu s Bohom, je
modlitbou, ktorú Duch Svätý nielen
chápe, ale nesie ju a tlmočí Bohu.
Práve táto slabosť sa skrze Ducha
stáva pravou modlitbou, pravým
kontaktom s Bohom.“[14]

Ak cítime, že sa nám s Pánom ťažko
hovorí, nemusíme klesať na duchu.
Keď sa zdá, že srdce prejavuje nechuť
voči duchovným záležitostiam, keď
nám chvíľa rozjímania pripadá dlhá,
myšlienky nám lietajú inde, vôľa sa
vzpiera a srdce je vyprahnuté, môže
nám pomôcť nasledujúca úvaha:

„Modlitba — zapamätaj si to —
nespočíva v pekných slovách,



okázalých či utešujúcich frázach... —
Modlitba je niekedy pohľad na obraz
Pána alebo jeho Matky; inokedy
prosba slovami; obetovanie dobrého
skutku, plodov našej vernosti... —
Tak ako vojak na stráži, musíme my
bdieť pred Božíme bránami: to je
modlitba. Alebo ako pes, ktorý sa
ukladá k nohám svojho Pána. —
Pokojne mu to povedz: Pane, tu som,
ako tvoj verný pes; alebo ešte lepšie,
ako osliatko, ktoré nikdy nekopne
toho, koho má rado.“[15]

Prameň, ktorý premieňa svet

Modlitba pred nami otvára bránu
vedúcu k vzťahu s Bohom,
relativizuje problémy, ktorým
niekedy prikladáme príliš veľkú
dôležitosť, a pripomína nám, že sme
neustále v rukách nášho nebeského
Otca. Neizoluje nás však od sveta, ani
nie je únikovou cestou pred
každodennými problémami.
Naozajstná modlitba má dôležitú



úlohu: pôsobí na náš život, osvetľuje
ho a pomáha nám pozerať sa na svet
okolo seba z nadprirodzeného
hľadiska: „Intenzívna modlitba, ktorá
však neoslobodzuje od záväznej
úlohy angažovať sa v dejinách spásy:
tým, že otvára srdce pre lásku k
Bohu, otvára ho aj pre lásku k
bratom a uschopňuje i nás budovať
dejiny podľa Božieho plánu.“[16]

Pán nechce v modlitbe uhasiť iba náš
smäd. Chce tiež, aby sme zažitú
radosť zo stretnutia s ním zdieľali s
ostatnými. Došlo k tomu aj v srdci
Samaritánky: potom, čo spoznala
Ježiša, ponáhľa sa, aby o ňom
povedala ostatným: „Mnoho
Samaritánov z toho mesta uverilo v
neho pre slovo ženy, ktorá svedčila:
‚Povedal mi všetko, čo som
porobila.‘“ (Jn 4,39). Znakom
naozajstnej modlitby je túžba podeliť
sa o stretnutie s Kristom s ostatnými,
lebo „aká je to láska, ktorá necíti
potrebu hovoriť o milovanej osobe,



predstavovať ju a zoznamovať s ňou
druhých?“[17]

Panna Mária je učiteľkou modlitby.
Tá, ktorá uchovávala udalosti
spojené so Synom v srdci a uvažovala
nad nimi (porov. Lk 2,51), sa modlí
spolu s Ježišovými učeníkmi (porov.
Sk 1,14) a učí ich, ako dosiahnuť
plnosť darov Ducha Svätého, ktorý
ich uvedie na cestu nadprirodzeného
dobrodružstva evanjelizácie.

Juan Francisco Pozo – Rodolfo Valdé

[1] Katechizmus Katolíckej cirkvi, č.
2567.

[2] Svätý Josemaría, Boží priatelia, č.
67.

[3] F. Ocáriz, Pastiersky list, 14-
II-2017, č. 8.



[4] František, ap. exh. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), č. 264.

[5] Tamtiež.

[6] Katechizmus Katolíckej cirkvi, č.
2560. Porov. Svätý Augustín, De
diversis quaestionibus octoginta
tribus, 64, 4: CCL 44 A140 (PL 40, 56).

[7] Porov. Katechizmus Katolíckej
cirkvi, č. 2710.

[8] Katechizmu Katolíckej cirkvi, č.
2732.

[9] Porov. Katechizmu Katolíckej
cirkvi, č. 2725 a nasl.

[10] Porov. Katechizmus Katolíckej
cirkvi, č. 2729.

[11] Svätý Josemaría, Brázda, č. 460.

[12] Svätý Josemaría, Vyhňa, č. 743.

[13] Svätý Josemaría, Boží priatelia, č.
222.



[14] Benedikt XVI., Generálna
audiencia, 16. mája 2012.

[15] Svätý Josemaría, Vyhňa, č. 73.

[16] Svätý Ján Pavol II., Ap. listNovo
millennio ineunte, č. 33.

[17] František, ap. exh.Evangelii
gaudium (24–XI–2013), č. 264.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/po-cestach-kontemplacie/

(26.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/po-cestach-kontemplacie/
https://opusdei.org/sk-sk/article/po-cestach-kontemplacie/

	​Po cestách kontemplácie

