
opusdei.org

Piatok 22. týždňa v
Cezročnom období

Rozjímanie na piatok 22. týždňa
v Cezročnom období.
Navrhované témy sú: široký
pohľad; Kristus, kritérium
našich úsudkov; prijímať
Pánovo víno s obnoveným
srdcom.

06.09.2024

ZÁKONNÍCI A FARIZEJI sa sťažujú
Pánovi: „Jánovi učeníci sa často
postia a modlia, aj učeníci farizejov, a
tvoji jedia a pijú“ (Lk 5, 33).
Správanie Ježiša a apoštolov im je



nepríjemné. Preto porovnávajú ich
správanie so správaním Jánových
nasledovníkov. Vedia, že medzi
kázaním Krstiteľa a Ježiša Krista je
kontinuita, preto hľadajú nejaký
spoločný odkaz ako kritérium
porovnania pre svoju kritiku.
Základným dôvodom ich správania
je však to, že ťažko prijímajú novosť,
ktorú priniesol Ježiš z Nazareta.
Pravdy, ktoré Mesiáš ohlasuje, a
spôsob, akým ich vysvetľuje, sú pre
nich prekvapujúce a nepríjemné.
Jedna vec je vyzvať ich k obráteniu a
prijať, že sú hriešnici, iná vec je
uznať, že majú pred sebou Spasiteľa
sveta, základ a zmysel existencie
izraelského národa.

Problémom porovnávaní vo
všeobecnosti, a tohto zvlášť, je, že
zakrývajú väčšiu pravdu.
Porovnávania sa rodia z nepohodlia,
nepohody, vzbury. Posudzujúci
subjekt projektuje sám seba, kladie
sa na prvé miesto a používa vhodné



kritérium hodnotenia, aby sa javil
ako správny. Nahromadená osobná
skúsenosť sa stavia ako absolútna
pravda a človek si neuvedomuje, že
svet je o niečo väčší ako jeho
obmedzená realita. Sťažnosti
nachádzajú vo svojom malom
arzenáli myšlienok úzke meradlo,
pomocou ktorého môže zvíťaziť
postoj, ktorý obhajujú. V tomto
prípade je meradlom to, kto sa postí
viac alebo menej, pretože niektorí
zákonníci a farizeji mali radi, keď
ostatní vedeli, že sa postia. Problém
porovnávania však spočíva v tom, že
zužuje náš pohľad a zameriava sa na
nejaký konkrétny detail, ktorý nám
bráni vidieť celok a spoznať hlbšie
tajomstvá, ktoré by sme nemali
posudzovať, ale prijať.

Svätý Josemaría nás povzbudzoval,
aby sme nesúdili bez toho, aby sme
veci dobre zvážili, aby sme mali širší
pohľad. „Každý vidí veci zo svojho
hľadiska… svojím chápaním, takmer



vždy značne obmedzeným; svojím
zrakom, neraz zatemneným alebo
zaslepeným vášňou“[1]. A dodal, že sa
môže stať, ako keď pri kontemplácii
veľmi abstraktného umeleckého diela
je ťažké rozpoznať postavu, ktorú
predstavuje: „Navyše názor
niektorých ľudí je taký subjektívny a
nezdravý, ako názor niektorých
moderných maliarov, ktorí nakreslia
niekoľko svojvoľných ťahov a uisťujú
nás, že to je náš portrét, či obraz
nášho správania. Akú nízku hodnotu
majú ľudské súdy! — Nesúďte, kým
nepreosejete svoj úsudok v
modlitbe“[2].

EXISTUJÚ porovnávania sa, ako
napríklad porovnávanie farizejov a
zákonníkov, ktoré sa používajú na
kritiku. Existujú však aj iné, ktoré
môžu pomôcť lepšie pochopiť a
osvetliť skutočnosť. Každý náš



prístup k životu, k poznaniu nejakej
osoby alebo spôsobu konania zahŕňa
predsudok. V tomto predvídaní
človek robí syntézu dosiahnutých
poznatkov, projektuje svoj spôsob
videnia vecí a tiež predvída, čo sa
zrejme stane. „Ak sa začnem vopred
učiť, som si istý, že na skúške
dopadnem lepšie“. „Myslím, že sa mu
tento darček bude páčiť“. „Vyzerá
unavene, a preto musí byť unavený“.
„Ak pôjdeme touto cestou,
pravdepodobne sa zasekneme“.

Vo všetkých týchto úsudkoch sú
kritériá, ktoré nám umožňujú
nahliadnuť na najvhodnejší
prostriedok na dosiahnutie
konkrétneho cieľa, ako napríklad
najlepší spôsob, ako sa správať k
človeku, aby sa cítil vítaný. Vždy však
zostáva otázne, aké by malo byť
konečné kritérium úsudku. No tento
referenčný bod pre naše konanie má
svoje vlastné meno. Keď si Pán berie
slovo a odpovedá zákonníkom a



farizejom, hovorí im, čo je tým
pravým kritériom na porovnávanie:
On sám. „Vari môžete žiadať od
svadobných hostí, aby sa postili, kým
je ženích s nimi? No prídu dni, keď
im ženícha vezmú; potom, v tých
dňoch, sa budú postiť“ (Lk 5, 34-35).
Postiť sa alebo nepostiť sa závisí od
prítomnosti Ježiša Krista. Obe
možnosti sú jednoznačne dobré, ale
najmä prítomnosť Pána robí tú
vhodnejšiu, pretože pôst mal slúžiť
na lepšie vnímanie Božích vecí a oni
ho mali pred očami.

„Čím viac sa Ježiš dostáva do centra
nášho života, tým viac nás vyvádza z
nás samých, dôstojne nás uschopňuje
a robí blízkymi druhým“[3]. Keď s
nejakým človekom trávime veľa času,
často sa stáva, že si nakoniec
osvojíme niektoré jeho gestá alebo
výrazy. Rovnako, keď zblízka
nasledujeme Pána, učíme sa
posudzovať skutočnosť z jeho
pohľadu a predovšetkým ju prijímať



srdcom. Kedykoľvek, či už v práci, na
univerzite alebo vo voľnom čase, si
môžeme položiť otázku: „Čo by urobil
Kristus na mojom mieste? (...) Príde
deň, keď srdce každého z vás, bez
toho, aby si to uvedomoval, bude biť
ako srdce Ježišovo“[4].

JEŽIŠ si je vedomý toho, že
posudzovanie reality, ako to On
navrhuje, znamená nemalú novinku.
Preto rozpráva dve podobenstvá, aby
ukázal, ako sa takýto prechod môže
uskutočniť. „Nik neodtrhne na
záplatu z nového odevu a neprišije ju
na starý odev, lebo nový by si
roztrhal a na starý sa nehodí záplata
z nového. A nik nevlieva nové víno
do starých mechov, lebo nové víno
mechy roztrhne a aj ono vytečie, aj
mechy sa zničia. Ale nové víno treba
naliať do nových mechov“ (Lk 5,
36-38).



Posolstvo, ktoré prináša Ježiš Kristus,
potrebuje obnovené srdce. Nestačí
len zmeniť niektoré vonkajšie
správanie. Nové víno si vyžaduje
nové mechy, to znamená prekonať
prístupy, ktorými sa predtým riadil
život človeka, a nechať Pána, aby bol
novým referenčným bodom. A práve
to mnohí Ježišovi súčasníci neurobili.
„Hriech farizejov nespočíval v tom,
že nevideli v Kristovi Boha, ale v tom,
že sa dobrovoľne uzavreli do seba; že
nedovolili Ježišovi, ktorý je svetlo,
aby im otvoril oči (Porov. Jn 9, 39-41).
Takáto tvrdošijnosť sa potom
bezprostredne premieta na živote a
vzťahoch s našimi blížnymi. Farizej,
ktorý sám seba považuje za svetlo a
ktorý nepripustí, aby mu Boh otvoril
oči, je ten istý, čo sa k svojmu
blížnemu správa povýšenecky a
nespravodlivo“[5].

Boh nám dáva k dispozícii nové
mechy, ktorými môžeme prijať jeho
víno. Tieto mechy môžu mať podobu



častého prijímania sviatostí,
modlitby, služby druhým, dobre
vykonanej práce, duchovného
sprevádzania, starostlivosti o
priblíženie iných ľudí k Bohu... To je
správny kontext, ktorý víno
potrebuje, aby sa časom zlepšilo. Po
ochutnaní dobra, ktoré nám tieto
druhy zvykov prinášajú, po
ochutnaní nového vína, ktoré nám
Pán prináša, vnímame, že tieto
praktiky sú vhodnými vínnymi
mechmi na prijatie darov, ktoré nám
ponúka. A podobne ako Panna Mária
zistíme, že niet lepšieho vína ako to,
ktoré nám ponúka jej Syn.

[1] Svätý Josemaría, Cesta, bod 451.

[2] Ibid.

[3] František, Posolstvo, 5-VII-2017.

[4] František, Príhovor, 17-I-2018.



[5] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom, bod
71.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/piatok-22-tyzdna-v-
cezrocnom-obdobi/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/piatok-22-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/article/piatok-22-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/
https://opusdei.org/sk-sk/article/piatok-22-tyzdna-v-cezrocnom-obdobi/

	Piatok 22. týždňa v Cezročnom období

