
opusdei.org

Páčiť sa Bohu

Pánova výzva „buďte dokonalí,
ako je dokonalý váš nebeský
Otec“ (Mt 5, 48) spočíva v tom,
že máme žiť ako Božie deti,
ktoré vedia, že sú v Božích
očiach vzácne a sú pevne
zakotvené v nádeji a radosti
prameniacej z vedomia, že
majú takého dobrého Otca.

04.03.2021

Počas španielskej občianskej vojny,
po tom, ako sa tri mesiace ukrýval na
najrôznejších miestach, sa svätý
Josemaría rozhodol opustiť hlavné



mesto. Potreboval sa dostať niekam,
kde by bol v bezpečí a kde by sa
mohol opäť začať venovať svojmu
apoštolskému poslaniu. So skupinou
svojich duchovných synov podnikol
nebezpečný prechod Pyrenejami a
podarilo sa mu dostať sa do Andorry.
Najskôr navštívil Lurdy a potom
zamieril do Pamplony, kde sa ho ujal
miestny biskup, ktorý mu poskytol
prístrešie.

Krátko po svojom príchode do
Pamplony si osamote vykonal na
Vianoce v roku 1937 duchovné
cvičenia. Pri nich si zapísal: „Moje
rozjímanie je veľmi chladné. Na
začiatku bola len očividne detinská
túžba po tom, aby bol Pán Boh
spokojný, keď ma bude musieť súdiť.
Potom prišiel silný otras: Ježišu,
povedz mi niečo! Mnohokrát som to
opakoval, plný ľútosti nad
vnútorným chladom. A potom
vzývanie mojej nebeskej matky:
Maminka! A anjelov strážnych a



mojich detí, ktoré sa už radujú v
nebi... a potom prúdy sĺz a nárekov...
a modlitba. Predsavzatie: verne
dodržiavať každodenný rozvrh.“[1]

Sú to dôverné poznámky, v ktorých
svätý Josemaría vysvetľuje, v akom
stave bola jeho duša, aké prežíval
city a v akom rozpoložení sa vtedy
nachádzal. Vyjadruje sa pritom s
veľkým zápalom: chlad, slzy, túžba...
Hľadá oporu u svojich milovaných: u
Otca, u Ježiša, u Márie. A nakoniec, v
tom strašnom vonkajšom nešťastí,
ktoré vtedy na všetkých dopadlo,
dáva si prekvapivé a zdanlivo
nepodstatné predsavzatie:
dodržiavať každodenný rozvrh. Toto
je nepochybne jeden z aspektov
veľkosti svätého Josemaríu:
schopnosť zladiť citový, vnútorný a
vášnivý vzťah k Bohu s vernosťou v
každodennom boji v zdanlivo
bezvýznamných maličkostiach.



Riziko pre tých, ktorí sa chcú páčiť
Bohu

Páčiť sa niekomu je presný opak toho
spôsobovať niekomu zármutok a
sklamanie. Keďže chceme Boha
milovať a páčiť sa mu, máme,
pochopiteľne, strach, aby sme ho
nesklamali. Tento strach však môže
niekedy spôsobiť, že si myslíme a
cítime presne to, čomu sa chceme
vyhnúť. Strach je naviac negatívny
pocit a nemôže tvoriť základ
spokojného života. Snáď preto „vo
Svätom písme nachádzame vo
všetkých možných obmenách výraz 
nebojte sa 365 krát. Je to, akoby Pán
chcel, aby sme sa každý deň v roku
oslobodzovali od strachu.“[2]

Existuje určitý druh strachu, pred
ktorým nás varoval Otec Fernando
na začiatku svojho prvého listu.
Nabádal nás v ňom „interpretovať
ideál kresťanského života tak, aby
nebol zamieňaný s perfekcionizmom,



učiť sa žiť s vlastnou aj cudzou
slabosťou a prijímať so všetkými
dôsledkami každodenný postoj
dôveryplnej odovzdanosti založenej
na Božom synovstve“.[3] Svätý
človek sa bojí Boha uraziť. Takisto sa
bojí pohŕdať jeho Láskou.
Perfekcionista sa naopak bojí, že
nerobí veci dosť dobre, a preto má
strach, že sa Boh hnevá. Svätosť nie
je perfekcionizmus, aj keď sa nám to
niekedy môže mýliť.

Koľkokrát sa len hneváme, keď
zistíme, že sme sa opäť nechali
uniesť, že sme zase zhrešili, že sme
nedokázali splniť ani to najmenšie
predsavzatie. Hneváme sa a myslíme
si, že Boh je sklamaný. Strácame
nádej, že nás má ešte stále rád a že
vôbec niekedy dokážeme viesť
skutočný kresťanský život. Zmocní sa
nás smútok. V takej chvíli je dobré
pripomenúť si, že smútok je
spojencom nepriateľa: neprivádza
nás k Bohu, ale naopak, odvádza nás



od neho. Svoj hnev a zlosť
zamieňame za domnelú namrzenosť
Boha. Nič z toho však nepochádza z
lásky k Nemu, ale z nášho ublíženého
ja, z našej neprijatej slabosti.

Keď čítame v evanjeliu Kristove slová
„buďte dokonalí“, chceme sa nimi
riadiť, chceme podľa nich žiť, hrozí
nám však, že si ich vysvetlíme ako:
„Robte všetko dokonale.“ Môžeme si
začať myslieť, že keď nebudeme robiť
všetko dokonale, nebudeme sa Bohu
páčiť a nemôžeme byť jeho pravými
učeníkmi. Ježiš však vzápätí zmysel
svojich slov objasňuje: „Buďte
dokonalí, ako je dokonalý váš
nebeský Otec“ (Mt 5, 48). Ide teda o
dokonalosť, ku ktorej nás Boh pozýva
po tom, ako nám dal účasť na svojej
božskej prirodzenosti: o dokonalosť
večnej Lásky, tej najväčšej Lásky zo
všetkých, Lásky, „z ktorej pohyb
slnko má i všetky hviezdy“.[4] Tej
istej Lásky, ktorá nás stvorila
slobodných a vykúpila, keď „sme boli



ešte hriešnici“ (Rim 5, 8). Táto
dokonalosť spočíva v tom, že máme
žiť ako Božie deti a byť si vedomí
toho, že sme v jeho očiach vzácni: že
nemáme nikdy strácať nádej a radosť,
lebo vieme, že máme takého dobrého
Otca.

Ak sa chceme vyhnúť
nebezpečenstvu perfekcionizmu,
mali by sme pamätať na to, že páčiť
sa Bohu nie je v našej moci, v jeho
však áno. „Láska je v tom, že nie my
sme milovali Boha, ale že on miloval
nás“ (1 Jn 4,10). Nesnažme sa preto
Bohu diktovať, ako sa má stavať k
nášmu životu. Sme stvorení tvorovia,
a preto by sme sa mali naučiť
rešpektovať jeho slobodu a nie mu
predpisovať, prečo by nás mal alebo
nemal mať rád. Prejavil nám predsa
svoju Lásku a túži po tom, aby sme
mu dovolili milovať nás, ako sám
bude chcieť.



Boh nás miluje zo svojho
slobodného rozhodnutia

Prečo je teda pre nás také ťažké
pochopiť Božiu logiku? Nemáme
snáď dostatok dôkazov o tom, ako
ďaleko je Boh ochotný zájsť, aby nás
urobil šťastnými? Vari si Ježiš
neopásal bedrá, aby apoštolom umyl
nohy?

Svätý Pavol hovorí, že Boh ani
vlastného Syna neušetril, aby nám
umožnil večné šťastie (porov. Rim 8,
32). Chcel nás milovať tou najväčšou
možnou Láskou až do krajnosti. My
si však niekedy aj napriek tomu
myslíme, že Boh nás bude milovať
podľa toho, ako budeme spĺňať jeho
očakávania, alebo keď si to
zaslúžime. To je však absurdné. Musí
si snáď malé dieťa zaslúžiť lásku
rodičov? Nie je to skôr tak, že ten,
pred ktorým chceme mať nejaké
zásluhy, sme my sami, a že nás
ovláda neistota a potreba mať okolo



seba pevné záchytné body, ktoré
hľadáme v tom, čo robíme, vo svojom
myslení, vo svojom vnímaní reality?

Pritom by nám stačilo dívať sa na
nášho Otca a odpočívať v jeho Láske.
Boží hlas pri Ježišovom krste a
premenení hovorí, že Boh našiel
zaľúbenie vo svojom Synovi. Aj my
sme boli pokrstení a skrze Kristovo
utrpenie a smrť máme podiel na jeho
skrytom živote, na jeho zásluhách, na
jeho milosti. Preto sa na nás môže
Boh dívať so zaľúbením, s nadšením.
Eucharistia nám okrem iného
podáva jasné posolstvo o tom, čo k
nám Boh cíti: túžobne si praje byť s
nami, s radosťou je ochotný na nás
čakať, ako dlho bude treba, túži po
našom dôvernom priateľstve a
opätovanej láske.

Boj zamilovanej duše

Najpresvedčivejším dôvodom na to,
aby sme milovali, je Božia Láska k
nám. „Prvá motivácia k evanjelizácii



je Ježišova láska, ktorú sme prijali,
skúsenosť, že sme boli spasení, ktorá
nás vedie k tomu, aby sme ho
milovali stále viac.“[5] Nie sú to
žiadne abstraktné myšlienky. Vidíme
to na príklade posadnutého človeka z
Gerasy: Po tom, ako ho Ježiš zbaví
posadnutosti a následne vidí, ako
jeho krajania Majstra odmietajú,
prosí ho, aby s ním smel zostať
(porov. Mk 5, 18). Vidíme to tiež u
Bartimea, ktorý bol zbavený slepoty
a „šiel za ním po ceste“ (Mk 10, 52). A
nakoniec to vidíme u Petra, ktorý je
schopný odpovedať na Pánovu výzvu
„Poď za mnou“ (Jn 21, 19), až keď mu
Ježíš odpustí zradu a prejaví mu
svoju dôveru. Až vtedy si uvedomí,
ako hlboko ho Ježiš miluje. Zistenie,
že nás Boh miluje, je tou najsilnejšou
hybnou silou nášho kresťanského
života. Odtiaľ taktiež pramení náš
boj.

Ak máme niekedy strach, že sme
Boha zarmútili, položme si otázku: 



Spája ma tento strach s Bohom a
pomáha mi viac na Neho myslieť,
alebo ma skôr vedie k tomu, aby som
sa sústredil na seba, na svoje
očakávania, na svoj boj a na svoje
úspechy? Zakúšam potom radosť z
vedomia, že mi odpustil, alebo,
naopak, upadám do beznádeje?
Pomáha mi tento strach v tom, aby
som s radosťou začal znovu, alebo sa
uzatváram do smútku, do pocitov
bezmocnosti a sklamania,
pochádzajúcich z toho, že som si
zakladal len na vlastnej sile a na
výsledkoch, ktoré som schopný
dosiahnuť? Svätý Josemaría nám
odporučil, aby sme o tom uvažovali z
hľadiska Božieho synovstva: „Deti...
Ako sa len usilujú byť dobré v
prítomnosti svojich rodičov! A
kráľovské deti, ako sa usilujú
zachovať si kráľovskú dôstojnosť
pred svojím otcom Kráľom! A ty...
neuvedomuješ si, že stojíš vždy pred
Veľkým Kráľom, tvojím Bohom
Otcom?“[6] Božia prítomnosť



nevyvoláva v Božích deťoch strach.
Ani vtedy nie, keď padnú. Prečo?
Jednoducho preto, že On sám nám
chcel dať úplne jasne najavo, že nás
vyzerá aj vtedy, keď padneme. Ako
otec v podobenstve o márnotratnom
synovi, túži nám vybehnúť v ústrety
hneď, ako mu to dovolíme, aby sa
nám vrhol okolo krku a zahrnul nás
bozkami (porov. Lk 15, 20).

Máriin úsmev

K lepšiemu pochopeniu nám môže
poslúžiť udalosť zo života svätého
Josemaríu. Konkrétne jedna z
poznámok o jeho duchovnom živote,
ktoré si písal pre svojho duchovného
vodcu, aby mu pomohol v jeho úlohe.
Aj keď je text trochu dlhší, stojí za to
uviesť ho sem celý:

„Dnes ráno – ako vždy, keď o to
pokorne požiadam, nech už si líham
v akúkoľvek hodinu – som sa z
hlbokého spánku náhle prebudil,
akoby na mňa niekto zavolal, a bol



som si úplne istý, že je čas vstávať. A
naozaj, bolo trištvrte na šesť. Včera
večer som, tak ako obvykle, požiadal
Pána, aby mi dal silu k prekonaniu
lenivosti po prebudení, pretože – to
ku svojej hanbe priznávam –
vstávanie, nech je to akákoľvek
drobnosť, je pre mňa veľmi náročné
a často napriek tomuto
nadprirodzenému volaniu zostávam
v posteli o nejakú chvíľu dlhšie. Keď
som dnes videl, koľko je hodín,
pomodlil som sa, bojoval sám so
sebou – a zostal ležať. Keď bolo na
mojom budíku (je už nejaký čas
rozbitý) štvrť na sedem, vstal som a
ponížene som pokľakol, uznávajúc
svoju chybu – serviam! –, potom som
sa obliekol a začal rozjímanie. Medzi
pol a trištvrte na sedem som dosť
dlhú chvíľu mohol pozorovať, ako sa
tvár mojej Panny Márie Bozkov plní
radosťou a potešením. Dobre som si
to všimol: myslím si, že sa usmievala,
tak to na mňa pôsobilo, ale pery sa
jej nehýbali. Veľmi som sa upokojil a



povedal svojej Matke mnoho
lichôtok.“[7]

Svätý Josemaría si predsavzal niečo,
s čím aj my niekedy bojujeme –
vstávať včas. Nedarilo sa mu to a
zahanbovalo ho to. Svoju
rozmrzenosť a zahanbenosť si však
neplietol s veľkodušnosťou Božieho
srdca. Naviac po svojom nezdare
videl, ako sa na neho Panna Mária
usmiala. Nie je to tak, že mávame
tendenciu myslieť si, že Boh je s nami
spokojný, keď – alebo jedine keď –
robíme veci dobre? Prečo
zamieňame osobnú spokojnosť za
Boží úsmev, za Božiu nehu a lásku?
Vari Boh nie je práve tak dojatý, keď
sa snažíme po každom opakovanom
páde znovu vstať?

Iste sme mnohokrát prosili Pannu
Máriu, aby sa za nás u Pána
prihovárala – ut loquaris pro nobis
bona. Možno sme si ich rozhovor
niekedy aj predstavovali. Skúsme sa



ponoriť v modlitbe do tejto scény a v
pokoji uvažovať nad Máriinou a
Ježišovou láskou k nám.

„Hľadať Máriin úsmev nie je otázkou
zbožného či zastaralého
sentimentalizmu. Je to skôr ten
správny výraz živého a hlbokého
ľudského vzťahu, ktorý nás spája s
tou, ktorú nám Kristus daroval ako
Matku. Túžba kontemplovať tento
úsmev Panny vôbec neznamená
poddať sa nadvláde nekontrolovanej
predstavivosti.“[8] Tieto slová
predniesol Benedikt XVI. v Lurdoch,
kde hovoril o malej Bernadete. Keď
sa jej Panna Mária zjavila prvýkrát,
iba sa na ňu usmievala. „Dala jej
poznať najskôr svoj úsmev, akoby
práve to bola najvhodnejšia vstupná
brána k odhaleniu jej tajomstva.“[9]

Aj my chceme vidieť a vnímať, ako sa
na nás Mária usmieva. Naše omyly,
nech by boli akékoľvek veľké, jej
nedokážu zotrieť úsmev z tváre. Keď



sa po páde opäť postavíme, môžeme
vzhliadnuť na jej tvár a znovu od nej
načerpať radosť.

Diego Zalbidea

[1] Camino. Edición crítico-histórica,
pozn. k č. 746.

[2] Pápež František, Posolstvo
Svätého Otca Františka pre 23.
Svetové stretnutie mládeže, 25–3–
2018.

[3] F. Ocáriz, Pastiersky list, 14–2–
2017, č. 8.

[4] Dante A., Božská komádia, Raj,
Spev 33.

[5] František, enc. Evangelii
Gaudium, 24–11–2013, č. 264.

[6] Svätý Josemaría, Cesta, č. 265.



[7] Svätý Josemaría, Súkromné
poznámky, č. 701. In: A. Vázquez de
Prada, Zakladatel Opus Dei, sv. 1, s.
330.

[8] Benedikt XVI., Homília, 15–9–
2008.

[9] Tamtiež.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/pacit-sa-bohu/ (26.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/pacit-sa-bohu/
https://opusdei.org/sk-sk/article/pacit-sa-bohu/

	​Páčiť sa Bohu

