
opusdei.org

Otvorené srdce
Boha: milosrdenstvo
a apoštolát

Keď Ježiš odmietol pokušenie
podmaniť si kráľovstvá zeme,
odhalil, aká je jeho moc nad
dejinami. Hoci sa to z ľudského
hľadiska môže zdať naivné, Boh
vládne milosrdenstvom. A želá
si, aby bol takto svojimi
vyslancami, kresťanmi, vo svete
sprítomňovaný.

24.10.2022



„Moje kráľovstvo nie je z tohto
sveta“, odpovedal Ježiš, keď sa ho
Pilát pýtal, z čoho ho veľrada
obvinila. Ježiš je kráľ, ale nie v
zmysle, aký slovu kráľ dávajú ľudia:
„Keby moje kráľovstvo bolo z tohto
sveta, moji služobníci by sa bili, aby
som nebol vydaný Židom. Lenže
moje kráľovstvo nie je stadiaľto.“[1]

Ešte pár hodín predtým hovoril
podobne s Petrom v Getsemanskej
záhrade a donútil ho zastrčiť meč
naspäť do pošvy. „Alebo si myslíš, že
by som nemohol poprosiť svojho
Otca a on by mi hneď poslal viac ako
dvanásť plukov anjelov?“[2] Boh
nevstupuje do sveta silou ľudských
zbraní, ale pomocou svojho Slova,
ktoré ako „dvojsečný meč; preniká až
po oddelenie duše od ducha a kĺbov
od špiku a rozsudzuje myšlienky a
úmysly srdca“.[3] Ježiš „nebojuje
preto, aby upevnil svoju moc. Ak
láme bariéry a spochybňuje istoty,
potom je to preto, aby dal priechod



milosrdenstvu, ktoré chce spolu s
Otcom a Duchom zoslať na zem.
Milosrdenstvo, ktoré vedie od
dobrého k lepšiemu, zvestuje a
prináša niečo nové: ozdravuje,
oslobodzuje a hlása milostivý rok
Pána“.[4]

Boh hľadí na srdce

„Vo svete máte súženie, ale dúfajte, ja
som premohol svet, ego vici
mundum!“[5] Ježišova kňazská
modlitba vo večeradle posilňuje
učeníkov všetkých čias. Pán víťazí, a
to aj vtedy, keď sa hlásanie evanjelia
stretáva s takými veľkými
ťažkosťami, že sa zdá, že Božia vec
stroskotá. Christus vincit, ale podľa
plánu, ktorý nezodpovedá logike
ľudskej moci. „Moje myšlienky nie sú
vaše myšlienky a vaše cesty nie sú
moje cesty.“[6]

„Dám ti všetku ich moc a slávu, lebo
som ju dostal a dám ju komu
chcem.“[7] Keď diabol ukázal Ježišovi



všetky národy sveta, neponúkol mu
ani tak prepych a majetok, ako
podriadenosť ľudí a vládu nad
svetom. Diabol prekrúca a
zosvetšťuje sľub daný Otcom Synovi v
2. žalme: „Žiadaj si odo mňa a dám ti
do dedičstva národy.“[8] Predkladá
mu vykúpenie bez utrpenia. „Ježiš
však veľmi dobre vie, že to, čo spasí
svet, nie je svetská moc, ale moc
kríža, pokory a lásky.“[9]

Keď toto pokušenie odmietne a vytýči
tým cestu všetkým kresťanom, Ježiš
odhaľuje, aká je jeho moc nad
dejinami. Hoci sa to z ľudského
pohľadu môže zdať naivné, Boh
vládne milosrdenstvom. Ak jeho
kráľovstvo nie je z tohto sveta, potom
ani jeho milosrdenstvo. Avšak práve
preto, že pochádza z výsosti,[10] môže
svet objať a spasiť.

„Človek hľadí na výzor, ale Pán hľadí
na srdce.“[11] Boh by nevedel, čo si
počať s formálnou, vonkajšou, avšak



prázdnou podriadenosťou. Hľadá
každého človeka, u každého klope na
dvere:[12] „Daj mi, syn môj, svoje
srdce

a bár by tvoje oči nachádzali v
mojich cestách záľubu!“[13] Taká je
vláda Boha, ktorý víťazí, pretože vie,
ako nás odzbrojiť. Nevíťazí preto, že
potláča našu túžbu po šťastí, ale
preto, že nám ukazuje, že bez neho
nás táto túžba odstaví na slepú koľaj.

„Volali ich, lenže odchádzali od
nich,“[14] smúti Pán ústami proroka
Ozeáša. My kresťania však vieme, že
aj keď môžeme Božiemu volaniu
vzdorovať, stačí iba na malú štrbinku
otvoriť dvere duše a Boh si nájde
cestu do nášho života a my napokon
kapitulujeme pred jeho
neutíchajúcou láskou. Jeho
milosrdenstvo je „milosrdenstvom
putujúcim, milosrdenstvom, ktoré sa
denne snaží urobiť krok vpred a
posunúť sa o maličký krok ďalej do



zeme nikoho, kde kraľovala
ľahostajnosť a násilie“.[15] Preto
apoštolát, ktorý vzišiel z viery,
prekypuje pokojom. „Nejde o to, aby
sme robili negatívne kampane a boli
proti všetkému. Naopak: musíme žiť
pozitívne, byť plní optimizmu,
mladosti, radosti a pokoja.“[16]

Milovať Božou láskou

„Keď videl zástupy, zľutoval sa nad
nimi, lebo boli zmorené a sklesnuté
ako ovce bez pastiera.“[17] Boh
nehľadí na dušu úzkostlivým, ale
súcitným pohľadom:
prostredníctvom svojich detí sa chce
dostať ku všetkým ľuďom. „Božia
láska je rozliata v našich srdciach
skrze Ducha Svätého, ktorého sme
dostali.“[18] On spôsobuje, že žijeme
ponorení do Božej lásky – životného
prostredia, rodinnej atmosféry, do
ktorej nás už tu na zemi a potom na
večnosti chce Boh uviesť. „Naša láska
sa potom nebude zamieňať s



nejakým sentimentálnym postojom,
ani s obyčajným kamarátstvom,
dokonca ani s akousi nejasnou
snahou pomáhať druhým, len aby
sme si dokázali, že sme jednoducho
lepší. Láska znamená vedieť
spolunažívať s blížnym, ctiť si (...)
Boží obraz, ktorý je v každom
človeku, usilujúc sa o to, aby ho
odhalil i on a aby sa dokázal obrátiť
ku Kristovi.“[19] Ide teda o to dovoliť
Bohu, aby vo mne žil, aby cezo mňa
miloval: milovať Božou láskou.

„Láska...rozhodne stojí za lásku!“[20] V
týchto slovách, ktoré svätý Josemaría
mával často na jazyku, na seba hľadí
nekonečne veľké Božie srdce a srdcia
ľudí, ktoré sú síce malé, ale zato sú
schopné roztiahnuť sa tak, že dokážu
urobiť veľké veci. Božia láska určite
stojí za lásku – za život naplnený
Bohom a venovaný šíreniu Božieho
milosrdenstva. Je to výzva určená
veľkodušným ľuďom, pozvanie
vzniesť sa do výšky a byť väčšinou



skrytý v próze každodenného života.
„Mať milosrdné srdce neznamená
mať slabé srdce. Ten, kto chce byť
milosrdný, potrebuje srdce silné,
pevné, uzavreté pred pokušiteľom,
no otvorené voči Bohu. Srdce, ktoré
sa nechá preniknúť Duchom a nechá
sa priviesť na cesty lásky, ktoré vedú
k bratom a sestrám. Srdce chudobné,
ktoré pozná svoju vlastnú chudobu a
nasadzuje sa pre druhého.“[21]

Zobúvať si sandále pred svätou
zemou druhého človeka

Chudobné srdce nie je srdcom
úbožiaka. Kto „pozná svoju vlastnú
úbohosť“, ten sa dokáže naplniť
bohatstvom Božej lásky. „Boh, ktorý s
nami zdieľa naše ťažkosti, Boh, ktorý
sa stal človekom, aby niesol náš kríž,
chce premeniť naše srdce z kameňa a
volá nás, aby sme zdieľali utrpenie
druhých. Chce nám dať srdce z mäsa
(...), ktoré by cítilo súcit a priviedlo
nás k láske, ktorá lieči a pomáha.“[22]



Potom dokážeme pristupovať k iným
nie iba ako niekto, kto má čo dať, ale
aj ako ten, kto sa dokáže veľa učiť.
Čím viac budeme schopní prijímať od
druhých, tým viac bude žiariť všetko
to, čo Boh vložil do našej duše. K
srdcu dokáže skutočne prehovoriť
zase iba srdce – cor ad cor loquitor -,
ako to priliehavo vystihol
blahoslavený John Henry Newman:
[23] Kto sa naučí „zobúvať si sandále
pred svätou zemou druhého
človeka“[24], kto sa nechá druhým
prekvapiť, ten mu môže skutočne
pomôcť. „Keď uvidíte nejakého
svojho priateľa pošmyknúť a sa a
padnúť v živote, choďte, a ponúknite
mu pomocnú ruku. Urobte to však
dôstojne. Postavte sa vedľa neho a
načúvajte mu (...). Nechajte ho
hovoriť, nechajte ho vyrozprávať sa.
On k vám pomaly natiahne ruku a vy
mu budete môcť v mene Ježiša Krista
pomôcť. Keď ale k nemu iba tak
nečakane pribehnete, pustíte sa do



neho a začnete mu kázať, bude na
tom horšie ako na začiatku.“[25]

V dnešnej dobe sa kresťan stretáva s
ľuďmi v najrôznejších situáciách. Ak
sa k nim priblíži skutočne s
otvoreným srdcom, môže im v duši
zanechať niečo z „Božieho pokoja,
ktorý prevyšuje každú chápavosť“[26],
a oni zase – každý svojím spôsobom –
môžu zanechať stopu v jeho duši.
Niekedy pôjde o kresťanov, ktorí
svoju vieru nepraktizujú, alebo sa jej
vzdali krátko po svojom prvom
svätom prijímaní; niektorí možno po
rokoch praktizovania, a dokonca
horlivého praktizovania, podľahli
pohodlnosti, relativizmu, vlažnosti..
V mnohých ďalších prípadoch pôjde
o ľudí, ktorí sa o Bohu nikdy s nikým
dôverne nerozprávali. Niektorí budú
možno spočiatku odmietaví, lebo
budú mať pocit, že si musia brániť
svoju slobodu pred napadnutím.
Najlepšou zbraňou v tej chvíli bude
ako vždy pokoj Božích detí:



„Ustavične sa radujte v Pánovi!
Opakujem: Radujte sa! Vaša miernosť
nech je známa všetkým ľuďom. Pán
je blízko.“[27] Božie milosrdenstvo nás
privedie k tomu, aby sme tak ako
Ježiš prijali všetkých a boli s nimi[28];
aby sme sa ako Ježiš nechali
všetkými prijať [29]; a aby sme sa
zaujímali o ich starosti a
neprehliadali ich problémy; aby sme
sa im tam, kde sú, snažili otvoriť
nové obzory; aby sme ich s odvahou,
ale pritom jemne povzbudzovali; aby
sme im neprestali ponúkať pomocnú
ruku.

„Cirkev zjednotená s Kristom sa rodí
z jeho prebodnutého Srdca. Z tohto
dokorán otvoreného srdca sa nám
dáva život.“[30] Každý skutočný
apoštolát je súčasne apoštolátom
spovede, t.j. snahou pomáhať
ostatným zakúsiť nekonečné
milosrdenstvo Boha, ktorý nás
vyčkáva ako otec márnotratného
syna a túži po tom, aby nás zovrel vo



svojom otcovskom náručí, ktoré nás
očistí a dovolí nám pohliadnuť opäť
priamo do očí jemu i ostatným. „Ak
sa od neho z akéhokoľvek dôvodu
vzdiališ, pokorne zase začni odznova
a správaj sa ako kajúcny
márnotratný syn, každý deň,
dokonca dvadsaťštyri hodín denne.
Zmier svoje skrúšené srdce pri
spovedi, skutočnom zázraku Božej
lásky. Pán v tejto úžasnej sviatosti
očistí tvoju dušu a zaplaví ťa
radosťou a silou, aby si vo svojom
úsilí neodpadol a aby si sa bez
prestania obracal k Bohu, hoci ti
všetko bude pripadať čierne. Takisto
aj Matka Božia, ktorá je i Matkou
našou, ťa bude so svojou
materinskou starostlivosťou chrániť a
upevňovať tvoje kroky.“[31]

Mohlo by sa zdať zbytočné o niečom
takomto hovoriť, ale vieme, že to tak
nie je: obľúbenci Božieho
milosrdenstva sú naši bratia vo
viere. „Kto nemiluje brata, ktorého



vidí, nemôže milovať Boha, ktorého
nevidí.“[32] Náš prvý apoštolát sa má
odohrávať v našom vlastnom
domove, medzi tými, ktorí patria do
Božieho domu, do cirkvi. Naša túžba
po dušiach by bola falošná, keby naše
srdce bolo k ostatným kresťanom
necitlivé. Boh chce, aby boli zahŕňaní
láskou, a tú potom posúvali ďalej. Je
však potrebné premáhať zvykovosť,
ktorá sa občas prejavuje medzi
ľuďmi, ktorí sú si najbližšie,
odcudzenie, ku ktorému dochádza,
ak sa riadime iba svojou prirodzenou
náklonnosťou, a drobné každodenné
starosti. „O prvých Kristových
nasledovníkoch sa hovorilo: pozrite,
ako sa milujú! Dá sa vždy povedať to
isté o tebe a o mne?“[33] Boh očakáva
veľa od bratskej lásky kresťanov,
pretože prúd jeho milosrdenstva[34] si
chce nájsť cestu k ľuďom, aby svet
pôsobením Ducha spoznal, že Otec
poslal svojho Syna a že nás miluje,
ako miluje jeho.[35]



Carlos Ayxelá

[1] Jn 18, 36.

[2] Mt 26, 53.

[3] Hebr 4, 12.

[4] František, Homília, 24–III–2016.

[5] Jn 16, 33.

[6] Iz 55, 8.

[7] Lk 4, 5–6.

[8] Ž 2,8.

[9] Porov. Benedikt XVI, Audiencia,
13–III–2013.

[10] Lk 1, 78.

[11] 1 Sam 16, 7.

[12] Porov. Zjv 3, 20.



[13] Prís 23, 26.

[14] Oz 11, 2.

[15] František, Homília, 24–III–2016.

[16] Svätý Josemaría, Brázda, č. 864.

[17] Mt 9, 36.

[18] Rim 5, 5.

[19] Svätý Josemaría, Boží priatelia,
č. 230.

[20] Svätý Josemaría, Cesta, č. 171.

[21] František, Posolstvo na pôstne
obdobie 2015, 4–X–2014.

[22] Kard. Joseph Ratzinger, Úvodné
slová pred Krížovou cestou, 25–III–
2005.

[23] Ide o heslo, ktoré si blahoslavený
Newman vybral, keď se stal
kardinálom.



[24] František, enc. Evangelii
Gaudium, 24–XI–2013, 169.

[25] František, Príhovor, 16–II–2016.

[26] Flp 4, 7.

[27] Flp 4, 4–5.

[28] Porov. Mt 9, 10 –1; Jn 4, 7.

[29] Porov. Lk 7, 36; 19, 6–7.

[30] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom, č.
169.

[31] Boží priatelia, č. 214.

[32] 1 Jn 4, 20.

[33] Brázda, č. 921.

[34] Porov. František, Homília, 24–
III–2016.

[35] Porov. Jn 17, 23.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/otvorene-srdce-boha-
milosrdenstvo-a-apostolat/ (13.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/otvorene-srdce-boha-milosrdenstvo-a-apostolat/
https://opusdei.org/sk-sk/article/otvorene-srdce-boha-milosrdenstvo-a-apostolat/
https://opusdei.org/sk-sk/article/otvorene-srdce-boha-milosrdenstvo-a-apostolat/

	Otvorené srdce Boha: milosrdenstvo a apoštolát

